
José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 1

JOSÉ LUIS ROMERO MEDIEVALISTA
Posted on 29/08/2020 by Manuel



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 2

CARLOS ASTARITA

Índice
1. José Luis Romero medievalista. Una consideración sistemática general
2. José Luis Romero medievalista. Las décadas de 1940 y 1950
3. José Luis Romero medievalista. Las décadas de 1960 y 1970
4. Romero medievalista. Balance, cuestiones metodológicas y perspectivas

1. José Luis Romero medievalista. Una consideración sistemática general

1.1 Introducción



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 3

Ábside de la catedral de León, España

La presente contribución forma parte de un estudio dividido en cuatro partes sobre la obra de José
Luis Romero como medievalista. En esta sección inicial se brindará un panorama general,
destacando sus períodos y el contenido esencial de sus elaboraciones. Es una introducción sobre
cuestiones que en los trabajos siguientes se profundizarán, pero también puede ser un medio para
conocer en general la materia, adecuado para el lector que no desee ahondar en el tema.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 4

Las secciones siguientes están consagradas a un análisis de las dos etapas de su trabajo como
medievalista en las décadas de 1940 y 1950, y en las de 1960 y 1970. En cada una de estas partes se
harán alusiones al estado actual de los estudios sobre algunos de los problemas que Romero trató.
La cuarta sección se dedica a puntos teóricos y metodológicos que surgen de un balance general
de su obra; su conclusión se incluye al final de este texto. 

1.2 Panorama general de la obra de Romero como medievalista

Desde sus estudios iniciales la preocupación primordial de Romero fue descubrir las raíces
medievales del desenvolvimiento burgués, empresa que concretó con una diferencia de énfasis en
los sujetos históricos que retuvieron su atención. Sus primeros pasos por la Edad Media estuvieron
destinados a dilucidar figuras relevantes (en especial intelectuales), mientras que en su libro cumbre
(La Revolución burguesa en el mundo feudal, aunque también en el siguiente libro Crisis y orden del
mundo feudo burgués el énfasis no fue puesto en las personalidades sino en colectivos sociales
(clases, grupos, estamentos, etc.). Es posible que esta disparidad esconda un desigual dominio de la
materia, porque mientras que el abordaje de la historia a través de la singularidad de un individuo
descollante facilita el manejo de los testimonios, encarar el estudio de masivas prácticas sociales
(de las cuales el operar político o docto fue solo una parte) exige un dominio más comprensivo de
las partes en danza. Con este segundo tratamiento las masas generadoras de una nueva realidad
(comerciantes, artesanos, funcionarios, etc.) que no estaban dibujadas con nitidez en los primeros
estudios monográficos, en tanto aparecían de una manera global como elementos de la larga
duración, se nos presentan en La revolución burguesa de manera más definida y con un
protagonismo absorbente. Concomitante con este cambio por el cual el objetivo de investigación
transitó desde las personalidades destacadas a los protagonistas anónimos, Romero dejó
parcialmente de lado las ideas singulares para ver las ideas corrientes en su plasmación colectiva.

El desenvolvimiento de los actores en sus cambiantes escenarios se representa como la
superposición de capas sociales en procura de sus objetivos. La situación la registra ya en una
aproximación general en La Edad Media publicada en 1949, (apareció en la colección de Breviarios
del Fondo de Cultura Económica) y adquiere una más acabada expresión en las obras posteriores.
Este cuadro está presente en la descripción del período de las invasiones bárbaras cuando los
pueblos germanos se acomodaron en el mundo romano dando origen a una intercalación de capas
culturales, y se reitera desde el siglo XI en adelante cuando surgieron las ciudades y los burgueses.
El condicionamiento general para estos cambios estuvo dado por las transformaciones del mundo
externo a Europa.

Siguiendo las tesis del reconocido historiador belga Henri Pirenne, Romero consideró que a partir de



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 5

los inicios del siglo VIII el dominio que los árabes alcanzaban en el Mediterráneo clausuraba el
intercambio comercial, la economía se volvía natural y auto subsistente, transformaciones que
coincidieron con la implementación de las relaciones de hombre a hombre en dos planos: por un
lado entre señores de distintas jerarquías unidos por relaciones de vasallaje por las cuales un
vasallo de la nobleza entregaba sus servicios militares a un superior a cambio de un beneficio en
tierras, y por otro lado entre esos miembros de la nobleza y los campesinos. Posteriormente, a partir
de la segunda mitad del siglo XI, con la crisis de la dominación árabe musulmana y la apertura de la
navegación, se reactivó el comercio. Como había expresado Pirenne, los mercaderes ambulantes
aparecieron en escena, con el tiempo se instalaron en burgos junto a las residencias señoriales, y
con sus manufacturas y comercio reactivaron el conjunto social.

Sin embargo este desenvolvimiento de los nuevos protagonistas no fue pacífico. En ocasiones los
señores (especialmente los eclesiásticos) les negaron a los burgueses el derecho a organizarse por
sí mismos en comunas, actitud que produjo reacciones que en algunas plazas y en determinados
momentos alcanzaron mucha intensidad. Es allí donde se le presentan al historiador los casos más
notables de las revoluciones burguesas. En otras ocasiones los señores no ofrecieron esa
resistencia a las  demandas burguesas, pero esa calma no debe engañarnos, porque por detrás de
la tranquilidad de superficie discurrían tensiones. Estas últimas eran inevitables porque el burgués
representaba una nueva mentalidad opuesta a las tradicionales de las aristocracias ancladas en la
tierra y sus comportamientos conllevaban una matriz altamente contestataria.

En estos aspectos Romero exhibe una coincidencia con los historiadores franceses del siglo XIX
como François Guizot o Augustin Thierry que veían en la Edad Media el inicio de la lucha de clases.
Indica también como esa burguesía al acceder a posiciones de poder en la ciudad tendía a cerrarse
como clase, adoptaba en forma creciente actitudes aristocráticas y se rehusaba a compartir el
gobierno y sus privilegios con nuevos ricos. Junto a estas transformaciones se deslizaba hacia las
cortes aliándose con sectores más elevados.

Esta nueva situación produjo nuevos conflictos. Los artesanos que se habían enriquecido aspiraron a
tener su porción de poder y ante la negativa de los descendientes de los antiguos burgueses que se
habían convertido en un cuerpo cerrado (era el patriciado) debieron enfrentarlos. Se originaron así
las convulsiones urbanas de los siglos XIV y XV, problemática que Romero trató en principio en La
revolución burguesa y de manera más amplia en Crisis y orden.

Las novedades que se desplegaron desde los siglos XI y XII en las ciudades con este nuevo sujeto
social que fue el burgués tuvieron su repercusión en el nivel más elevado de la política.  Los
monarcas vieron en estos actores urbanos un aliado para enfrentar la rebelde independencia de los



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 6

señores, autonomía explicable porque en sus territorios tenían todas las condiciones para establecer
sus políticas. Por consiguiente, gracias a esa alianza de conveniencia, en tanto la monarquía
encontraba en los burgueses recursos para su sistema fiscal y los burgueses tenían en los monarcas
un apoyo para sus designios, se terminaron por fortalecer los Estados. Eras éstos los basamentos de
las monarquías absolutistas. En esta dinámica Romero también siguió los lineamientos de la
interpretación clásica que caracterizaba a esas realezas como Estados burgueses o estados
tendencialmente favorables a los burgueses.

Un balance general de los aportes de Romero nos inclinan a sostener dos conclusiones
provisionales. En principio, esta interpretación con altas dosis de análisis y reflexión descansó en
buena medida en el estudio de la totalidad social a través de sus manifestaciones culturales
(entendida la cultura en un sentido amplio) y también se asentó en la perspectiva de largo plazo. En
segundo término, y en la medida en que en la obra de Romero hubo tratamientos anticipatorios, es
pertinente preguntarse si las renovaciones metodológicas en la historia cultural no tuvieron
nacimiento en un ámbito geográfico mucho más extendido del que usualmente se admite.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 7

Catedral de Astorga. España

1.3 Consecuencias prácticas

Esta modalidad de hacer historia, por la cual cada hecho significativo del pasado era un eslabón
para pensar el proceso social, creó desde sus primeras exteriorizaciones una ruptura con la
historiografía académica argentina de los años cuarenta y cincuenta del siglo pasado, que sufría el
doble efecto de la prolongada inmovilidad de su cuerpo docente y de las nocivas consecuencias
culturales del primer período de gobierno peronista. El arribo de Romero a la Facultad de Filosofía y
Letras de la Universidad de Buenos Aires en 1958 impuso una verdadera mutación que fue en cierta
manera escandalosa para la tradición.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 8

Desde el momento en que la objetividad pasaba a depender de la perspicacia del historiador para
establecer los nexos causales entre diversos planos de la realidad (y cuanto más conexiones se
descubrieran crecían las posibilidades de la objetividad en la medida en que la representación se
tornaba más compleja, más próxima al movimiento real), la objetividad era un resultado de la
actividad del historiador. Es entonces comprensible que quienes se refugiaban en la seguridad del
conocimiento meramente factual, en la creencia de que el documento informaba a un observador
pasivo e incontaminado por preocupaciones epistemológicas, observaran con decidida hostilidad
este planteo, que debían encontrar en extremo paradójico. Los ecos de esos disgustados profesores
llegaron a quienes transitamos por la Facultad de Filosofía y Letras en los años setenta. El exclusivo
análisis interno del documento era la justificación académica para negar el empleo de la
inteligencia. Ese estudio positivista (despojado en general de lo mejor que dio el positivismo) se
esforzaba por el detallismo monográfico, la única forma que se creía válida para alcanzar un
conocimiento fiable.

Esa objeción técnica que se ofrecía como resistencia gnoseológica a la historia global (aunque
encubría en verdad divergencias más serias), fue tomada en cuenta por Romero que sugirió una
retroalimentación equilibrada entre la investigación erudita y la exposición de la totalidad. Dijo
entonces que a medida que se van desentrañando nuevos aspectos del conocimiento particular es
posible alcanzar sucesivas síntesis comprensivas en las que se enhebran relaciones cada vez más
complejas y superiores niveles de conceptualización, una y otra vez reajustados con la percepción
de nuevas cualidades del fenómeno social. La riqueza de este tipo de trabajo debe retenerse,
porque sin negar el análisis particularizado descartó la ilusión de que el conocimiento de la totalidad
se logra por simple acumulación de monografías; se alcanza mediante una intervención muy activa
del historiador para lograr en una síntesis la armoniosa complementación entre los distintos avances
monográficos que ha realizado. Esta sistematización, que Romero confesaba como peculiar
aproximación al objeto social por parte del historiador (y es lo que lo distingue del ensayista
apresurado), es ilustrada por su propia trayectoria personal, en la medida en que sus obras de
aliento fueron precedidas por estudios monográficos. Claramente esas monografías cubrieron gran
parte de sus primeras dos décadas como medievalista mientras que en la segunda parte de esa
trayectoria se consagró a las dos grandes síntesis ya mencionadas.

No puede completarse un cuadro general introductorio de Romero, sin referirse a su labor formativa
de nuevos historiadores. No la concibió como una reproducción de discípulos a su imagen y
semejanza, ni como un acoplamiento de escribas para el proyecto de un director de estudios sino
como el delicado encargo de crear una atmósfera intelectual que alentara reflexiones personales,
para que cada uno pudiera formularse un problema particular. En las conversaciones que
mantuviera con Félix Luna a fines de 1976, Romero se preguntaba cuándo se empieza a ser un
historiador. La respuesta sintetiza el criterio que guiaba sus enseñanzas: "Como en todas las



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 9

disciplinas, el día en que se adquiere autonomía intelectual, el día en que se descubre su propio
tema". Prueba evidente de este magisterio fructífero es que en la variedad de manifestaciones
teóricas y metodológicas que crecieron al amparo de su cátedra de Historia Social General (sus
miembros sólo se unificaban en la vocación por el pensamiento como ejercicio cotidiano), hubo
discípulos que decididamente se enfrentaron con concepciones que Romero defendía (y un
ejemplo de esto se verá en los estudios subsiguientes). En este aspecto se manifiesta su éxito como
generador de nuevas autonomías; en ello radicó asimismo el secreto de la renovación intelectual de
la historia académica argentina en los años sesenta.

En esa cátedra imprimió su estilo de trabajo "obstinadamente riguroso" e ilimitadamente abierto a
nuevas fronteras del conocimiento, inaugurando una tradición historiográfica, que a pesar de los
ciclos de intolerancia y de persecución política, permanece hoy no sólo vigente, sino que además
ha ganado una batalla singular. El combate fue por concebir el oficio del historiador como una
modalidad peculiar de reflexión sobre el hecho social.

Puente romano sobre el río Arga. Puentelarreina, España

1.4 Un balance general



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 10

Estos acercamientos indicados, que son también separaciones, nos llevan a plantear las influencias
que recibió Romero, o sea, el alimento teórico de su trabajo. De acuerdo a Luis Alberto Romero, su
padre estudió a Marx y a Weber, pero según hemos visto tanto uno como otro están y no están en
sus obras, lo que quiere decir que es una presencia oblicua, que se vislumbra pero se escurre en
cuanto la queremos aprehender porque está modificada por muchas otras lecturas: Dilthey, Simmel,
Durkheim, Cassirer, Ortega y Gasset se unieron a los aportes que recibió de Alejandro Korn, de
Pedro Henríquez Ureña y de su hermano Francisco Romero. Pero por otra parte cada uno esos
influjos se subordinó al historiador que bajo la tiranía de su estudio los desfiguró sin anularlos, y en
este punto reaparece la centralidad que tuvo Clemente Ricci en la formación de Romero. Esto
confirma que no hablamos de un filósofo ni de un ensayista (como a veces se lo consideró) sino de
un historiador.

La primera y más inmediata conclusión que se extrae de este recorrido es que estamos ante una
obra de extraordinaria importancia.

Es posible que esta valoración sorprenda al medievalista que ignora a Romero o que tal vez
conozca su nombre pero no sus libros. Este reparo obedece a que, aun cuando no sea un
desconocido, nunca alcanzó en la especialidad el reconocimiento que merece. En esto tenemos
que considerar que la academia, inducida por razones no académicas, “construye” referentes de
nota, como muestra el investigador burocráticamente superior dotado del más anodino de los
ingenios. Cuentan aquí modas y posiciones, favoritismos y oportunidades.

Al respecto es un poco extraña la suerte que el azar le deparó a su obra. Si historiadores que
cultivan la historia argentina y americana se renovaron con ella, y en especial con su subsidiaria
parte no medieval, entre los medievalistas (salvo excepciones) casi se la ignoró, o en todo caso se lo
leyó como un estímulo personal que no tuvo su reflejo en la cita bibliográfica. Este infortunio se
explica posiblemente por el contexto en que se difundió la tesis de Romero. Por un lado su obra
mayor, La revolución burguesa en el mundo feudal, apareció en 1967, cuando ya se anunciaba en el
horizonte el influjo de los Studies de Maurice Dobb. Por otro lado recordemos que durante los años
1970 la historia sociocultural era dejada de lado y se investigaba sobre la economía rural del
Medioevo. Esta serie de causas explica que el lector natural de Romero (el medievalista, y
especialmente el de habla hispana) no se concentrara en su obra. Se lamenta la distracción porque
la sabiduría de muchos colegas se hubiera ampliado con páginas imperdibles.

La dicotomía que vimos en la obra del medievalista argentino entre un modelo de mercado de
aplicación acrítica y un tratamiento sofisticado de otros planos de la indagación, remite a una
cuestión sustantiva. El objetivo de su estudio fue la formación de la burguesía medieval en una serie



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 11

de planos significativos interrelacionados. El referido al nacimiento del burgués y a sus prácticas
económicas no le ofrecía, a su entender, complicaciones intelectivas, porque allí estaba el aceptado
esquema de Pirenne al que veía perfectamente aplicable. Los otros planos, el ideológico y el
político, no considerados por otros autores, o tratados con las deficiencias del positivismo, sí los
percibió como el terreno que debía atender. A partir del sujeto burgués valoró el aporte de un
nuevo colectivo en el funcionamiento político, las ciudades, intervención que no fue el mero
resultado de una coyuntura crítica (como condición de posibilidad de la revuelta económica) y por
lo tanto inscrita en una pequeña historia regional, visión que compartieron muchos de los
historiadores que analizaron las protestas del período, sino que fue un hecho sustantivo de la gran
historia. Revelaba así a un nuevo protagonista del transcurso social que expandió sus acciones hasta
América con una ordenación característica signada por lo que en la teoría política de Gramsci se
llama sociedad política y sociedad civil. En este plano se apartó también de los medievalistas que
estudiaron, en general con más descripción que análisis, grandes sucesos de los que no dudaban
de su importancia, pero que vieron como fenómenos en sí, desprovistos de proyecciones en el largo
plazo, como ser las cambiantes relaciones de las ciudades italianas con el papado y el imperio, las
Hermandades de Castilla en lapsos de minoridades u otros similares.

Debe anotarse que este interés por el tema respondía a una inquietud política. Al respecto digamos
que la revolución burguesa fue durante gran parte del siglo XX un programa polifacético de la
agenda de socialistas y comunistas del Tercer Mundo con una serie de cuestiones vinculadas, como
ser, las tareas democráticas y antifeudales a cumplir, las enseñanzas de 1789, el socialismo como
heredero cultural del iluminismo y su conexión con culturas autóctonas (basta recordar a
Mariátegui), el enlace dialéctico entre revolución burguesa y revolución socialista, la esencia de esta
última como superación de la primera, la relación entre democracia y dictadura de clase, que incluía
la dicotomía democracia formal y democracia real, la conveniencia de las libertades democráticas
para el crecimiento político del proletariado (que necesita aire y luz como las plantas, según repetía
un experimentado comunista), las experiencias revolucionarias que la burguesía había realizado
para luego desdeñar, eran todas cuestiones que se planteaban cuando el jacobinismo, exánime en
el socialismo real, volvía periódicamente en aventuras de la voluntad (como las del Che). Ese vínculo
entre revolución burguesa y revolución proletaria era pues un horizonte de la gran tradición a la que
Romero pertenecía, y en teoría su obra debió acompañar al movimiento social “de los sesenta y
setenta”. Pero la realidad habló de otra manera, porque prescindiendo de los que obviaban la
cuestión imaginando un socialismo sin etapas preparatorias, los militantes del momento hicieron
política con muchas consignas y poca ciencia. Los tiempos de la acción no se pensaron como
tiempos de estudio, e incluso dedicarse a la Edad Media podía ser considerado escandalosamente
retrógrado.

A esto se agrega que sus enunciados fueron ensamblados en una estructura compleja, con párrafos



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 12

colmados de aclaraciones y frases subordinadas para dar cuenta de la dialéctica de la realidad.
Logró así una lectura insoportable para la persona que buscaba soluciones rápidas en fórmulas
sintéticas. Por otra parte ese surco cauteloso en el que montó su renovación historiográfica, con un
deliberado propósito de recostarse en la herencia clásica aun cuando no la nombrara (su intención
manifiesta fue enfrentar al positivismo sin invocaciones a lecturas prestigiosas), no ayudó a que
buena parte de la vanguardia intelectual lo reconociera. Debería reflexionarse sobre esto, porque a
los que creen que la novedad es un objetivo que se busca de antemano les mostró que es un
resultado que se encuentra, y a los que desean sorprender con invenciones les mostró que el
cambio no está en la superficie sino en la profundidad del contenido.           

Apóstoles. Pórtico de la Gloria, catedral de Santiago de Compostela, España



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 13

Esta sucesión de cualidades lleva a no disponer de casillero para clasificarlo. Esa no ubicación
puede multiplicarse apenas seguimos observando atributos: Romero se ordena junto a Pirenne,
pero solo lo utilizó como un soporte lejano; se relaciona con el historiador liberal, en tanto ubicó la
secuencia revolucionaria en un similar entramado de largo plazo, aunque de ninguna manera se
identificó con ese perfil historiográfico, y mucho menos se lo reconoce en el corte jurídico
institucional o estrictamente político porque se preocupó por la dimensión social de las
transformaciones; manejó la erudición pero no la ostentó como hace el erudito profesional; nos
ofrece un contacto con Weber, pero se ha diferenciado de su método analógico y atemporal de
análisis; la semejanza con el estructuralismo es demasiado endeble como para ser considerada; en
la apreciación de los enfrentamientos de masas se acercó a la matriz de la lucha de clases, e incluso
es similar a la escuela marxista de historiadores británicos su aprehensión de la dinámica de
reivindicaciones y lucha, pero no es encasillable en el materialismo histórico, y en otros aspectos
ninguna taxonomía de manual se acomoda realmente a lo que nos entrega. En consecuencia, fue un
irreverente iconoclasta sin escuela que solo honró al rigor científico. Posiblemente ese rasgo
contribuya decisivamente a explicar las dificultades que tuvo la recepción de su obra; pero, las
cualidades que la eclipsaron son la riqueza que la siguen justificando.  

2. José Luis Romero medievalista. Las décadas de 1940 y 1950

2.1 Introducción.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 14

Altar de la Santa Capilla, 1242-1248. París, Francia

La revolución burguesa en el mundo feudal (Buenos Aires, 1967) fue el punto culminante de la obra
de José Luis Romero y selló un hito en la historiografía argentina. Teniendo en cuenta esta
significación, la trayectoria medievalista de Romero en las décadas de 1940 y 1950 adquiere un
especial interés, y es lo que se tratará en esta contribución. En su primera parte se reseñarán las
publicaciones de ese período; en la segunda se verán las influencias que Romero recibió y los
paralelos entre su obra y la de otros historiadores. 

Se aclara que las notas documentales y bibliográficas se han reducido en éste y en los siguientes
ensayos a un mínimo indispensable. Dada la cantidad de temas que emanan de la obra de Romero,
plantear referencias más o menos completas excedería en mucho los marcos de estos ensayos. Por
consiguiente las notas que apostillan la exposición solo tienen el valor de indicaciones generales.  

2.2 Obras de Romero entre 1940 y 1960



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 15

2.2.1 Estudios sobre historiadores y cronistas medievales

Comencemos con el examen de los estudios sobre historiadores y cronistas de la Edad Media, tema
al que le dedicó artículos especializados y de divulgación.  En este nivel, el de la divulgación, se
incluye un artículo de La Nación de 1954 dirigido a la persona que había asimilado el prejuicio de
una Edad Media intelectualmente oscura.  A través de una revisión de los historiadores medievales,
esbozó Romero un panorama que permite valorar positivamente la cultura erudita del período. Se
suceden en esas líneas muchos nombres, desde Eusebio de Cesárea y San Agustín hasta los
representantes tardío medievales del género como Froissart, el canciller López de Ayala y los
Villani, pasando por los de la era carolingia y por los de los siglos XI, XII y XIII, en sus distintas formas,
desde crónicas locales a historias universales, desde la hagiografía a la biografía profana de un
individuo. Exhibía entonces un dominio muy amplio del tema.

Agregaba que el tema era acaso uno de los ángulos desde donde podía emprenderse con más
éxito la revisión de la Edad Media, ya que historiadores y cronistas nos proporcionan un
conocimiento general del período, y ese conocimiento estaba unido a las concepciones de época
que reflejaron en sus escritos. Estamos así ante un doble recurso, duplicidad que Romero puso en
marcha durante toda su labor, más allá de que reiteró explícitamente este criterio en un artículo
sobre Raúl Glaber, el cronista cluniacense que vivió entre 985 y 1047, y no es casual que cronistas e
historiadores hayan constituido un material de primer orden para sus elaboraciones. No solo los
abordó en ensayos periodísticos sino también en monografías, y con esos historiadores incursionó
en la doble perspectiva anunciada de estudiar el proceso histórico y las concepciones que brotaban
de ese proceso.

Si nos guiamos por la línea del tiempo historiográfico medieval, la primera mención es para su
estudio sobre San Isidoro de Sevilla, publicado en Cuadernos de Historia de España en 1947. Es un
análisis muy completo del personaje (o sea, de las escuetas noticias que tenemos sobre él) y del
entorno que lo condicionaba y sobre el cual actuó modificándolo en parte con su actuación. No
podía ser de otra forma porque San Isidoro fue, además de historiador, un gran protagonista de las
postrimerías del siglo VI y del primer tercio de VII, lapso signado por la influencia del catolicismo,
por la llegada de monjes orientales y por el desarrollo del monaquismo. Estos factores prepararon la
unificación religiosa de España bajo el catolicismo a partir de la conversión de Recaredo en 589
(monarca que abandonó la fe arriana). Este cuadro imprescindible para conocer la trama esencial lo
complementó Romero con el del ambiente cultural, signado por la herencia romana, la influencia de
San Agustín o San Jerónimo, la bizantina y la que medió desde la Galia  (Sidonio Apolinar, Cesáreo
de Arlés, Salviano de Marsella)  o desde Italia (Boecio, Casiodoro).



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 16

Todo esto permite comprender que si bien existían temas teológicos de interés, la conversión de
Recaredo impulsaba al clero (y a su más elevado representante, San Isidoro) hacia la interpretación
tanto del proceso histórico como del régimen político. Pero ese pensamiento no fue un mero
producto de las circunstancias que lo llevaban hacia una determinada dirección, ya que Isidoro
elaboró partiendo de la tradición helenística de Julio Africano, y se enfrentó así al gran problema de
incluir la historia del Imperio Romano en una historia universal que englobara el cercano Oriente y
en especial el pueblo hebreo. Otra problemática fue la historiografía regional, lo que llevó a San
Isidoro a escribir su crónica de los reinos romanos germánicos de la península ibérica,
inscribiéndose así en una corriente similar a las de Casiodoro y Jordanes para la zona ostrogoda,
Juan de Biclara para la visigoda, Mario de Avenches para la burgundia y franca, Víctor de Tunnuna
para la vándala y bizantina de África y principalmente Gregorio de Tours para la franca.

En el plano político la elaboración no es menos trabajosa desde el momento en que la Iglesia, a
medida que adquirió más poder tuvo que resolver la esfera de su jurisdicción en relación con el
poder secular. Los trabajos en esta materia de San Ambrosio, San Agustín y Gregorio el Grande,
fueron recogidos por San Isidoro, aunque éste superó a sus predecesores en el terreno práctico
conquistando una influencia para el episcopado católico que le permitió a la Iglesia asentar su futura
dominio. Estas elucubraciones tuvieron su propia dinámica, como muestra la concepción de las dos
espadas (la espiritual religiosa y la temporal) y la doctrina de que solo Dios por intermedio de su
Iglesia poseía jurisdicción para otorgar el poder civil. San Isidoro no se negó a la utilización de
autores gentiles, pero era la Biblia la que le proporcionaba el armazón de la historia universal y le
permitía mantenerse dentro de la concepción providencialista. El Imperio era para San Isidoro un
ámbito cultural creado por Dios  para el advenimiento de Cristo.

En lo antedicho se observa una contraposición entre la concepción universalista en el plano de lo
espiritual y la concepción regional de los hechos históricos políticos.  En conexión con esto están
presentes otras cuestiones como el proceso de constitución de la España visigoda, el
fortalecimiento de la monarquía, la legitimidad del rey que obraba mal (que solo podía ser juzgado
por Dios) y el nunca resuelto problema sucesorio (lo que ofreció la oportunidad para que los obispos
intervinieran).

No es difícil constatar que en este extenso estudio se contienen elementos que, si bien tendrán en
La revolución burguesa una más completa enunciación, ya eran visiblemente sólidos en su trabada
contextura. En especial se destaca el entrecruzamiento de distintos influjos en la obra de San
Isidoro, ya fueran estos de carácter doctrinario o político, dados por la tradición o por prácticas que
se habían ido fijando a través del tiempo debido a las distintas capas de población que se
superpusieron en la península ibérica. Es verdad que en esta obra no se mencionaron los elementos
mágicos paganos o populares que atávicamente configuraban la psicología social del período y que



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 17

estarán ampliamente presentes en La revolución burguesa (elementos que sin embargo tenía ya
presentes, y que tratará someramente en su libro La Edad Media (1949) y en algunos de sus
artículos). Pero aun circunscripto al perfil intelectual de San Isidoro, Romero no dejó de indicar la
compleja aglomeración de lecturas de su autor en las que despuntaban elementos contradictorios.
No es menos notoria la sabiduría que mostró en el rastreo de influjos de su analizado o en las
comparaciones con sus contemporáneos.  

En el momento en que Romero elaboraba este artículo los especialistas en estudios visigodos
estaban supeditados a una visión estrechamente jurídica e institucional, y una de sus tareas
preferidas era comparar códigos de distintos países o normas de un mismo código, procedimiento
que se repitió incluso en historiadores que décadas más tarde pretendían apartarse de esa
concepción. La circunstancia valora el aporte de Romero que, accediendo a la realidad histórica por
un camino que no era el de la legislación, detectó estructuras de pensamiento que impulsaban
acciones.

En el año 1944 apareció su estudio sobre la biografía española del siglo XV y los ideales de vida.
Señalaba entonces que en la Alta Edad Media el personaje de crónicas o canciones de gesta era un
arquetipo de caracteres genéricos (cualidad que sin embargo no se expresó en el Cantar del Mío
Cid), tendencia que se verá desplazada paulatinamente por otra distinta, hasta que en el siglo XIV
López de Ayala, influido por ideas renacentistas, mostró interés en el individuo como tal. Esta
predisposición se afirmó en el siglo XV, lo que demostró Romero detectando cómo la personalidad
individual se filtraba por los resquicios de la imagen arquetípica (en esa centuria el caballero y el
religioso constituían todavía los paradigmas predominantes en España). Ese armazón medieval por
cuyas rendijas se colaban elementos renacentistas se repitió con la biografía que llegó a España a
través del reino aragonés de Nápoles. Alrededor de este tema reflexionó Romero introduciendo
matices que enriquecieron el cuadro, como el cortesano que se había tornado en la quintaesencia
del caballero, la preocupación de éste por la honra y la fama, y en todo este recorrido vemos que
sigue presente esa tensión indicada por la progresiva deformación de los ideales medievales en
contacto con el Renacimiento italiano. 

Lo que se acaba de evocar nos sitúa ante una problemática actual como revela el estudio de uno de
los medievalistas más renombrados de las postrimerías del siglo XX, Aaron Gurevich, que ha
dedicado un libro al mismo tema que Romero había encarado en la década de 1940: la aparición de
los rasgos del individuo por sobre las caracterizaciones tipológicas medievales en las que importaba
la uniformidad de acuerdo a la clase social, al rango o a la función que se cumplía en la sociedad.     

En 1945 Romero consagró su estudio de Cuadernos a Fernán Pérez de Guzmán y su actitud histórica



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 18

alimentada por una doctrina moral que vio perfeccionar en una indecisa concepción política.
Nuevamente el análisis giró alrededor de una figura que de por si organizó el tratamiento, pero éste
se orientó hacia la concepción política del analizado, a lo que agregó su concepción de nación y su
concepción de la historia. Esas concepciones se desarrollaron en una situación signada por la
afirmación de la autoridad real, la insubordinación de la nobleza y el ascenso burgués, todo ello en
el marco de la formación de grandes unidades nacionales. En consecuencia una compleja mixtura
de factores de la realidad objetiva y de la mentalidad alejó al estudio de lo político de los simples
hechos políticos para dar cuenta de elementos de profundidad. Esto no le impidió a Romero hablar
de Fernán Pérez de Guzmán en términos más personalizados de su participación, como integrante
de la nobleza, en las luchas entre facciones señoriales. Tampoco ignoró las lecturas que
configuraron su dispositivo mental, ya fueran autores latinos, padres de la Iglesia y la Biblia.

Un tema distinto al del individualismo estuvo empero regido por una similar tensión, ya que el fondo
medieval sufrió el cotejo con otros principios, y ese desarrollo le permitió a Romero detectar un
nuevo orden para la vida política y social. Dicho de otra manera, el análisis singularizado le dio
acceso a un horizonte más amplio en el que transcurría el tránsito de la España feudal a la España
moderna.

La concepción de ese hombre de transición en una sociedad que se transformaba, fue organizada
en algunos núcleos centrales. Uno de ellos fue el proceso por el cual el vínculo feudal que unía a un
individuo con otro comenzaba a ser reemplazado por el que relacionaba a cada individuo con el
cuerpo abstracto de la nación y cuya primera noción era el sentimiento de amor por la patria; otro
fue la realeza como símbolo de la nación que delegaba funciones en individuos que solo valían por
su capacidad o por su habilidad, y en relación con esta idea subyacía la necesidad de que la
nobleza se le subordinara. Todo esto a su vez condujo a un concepto de nación sobre el cual Fernán
Pérez de Guzmán discurrió remontándose a los antecedentes históricos. Por último, esa percepción
de la comunidad nacional como algo distinto y superior a cada uno de los grupos se revela en la
concepción de la vida histórica de Pérez de Guzmán. Según éste le faltaba a España una historia
que testificara la pluralidad de virtudes patrias mostrándose equidistante de los valores
estamentales para evocar la unidad de la comunidad. En suma, Romero nos muestra que Pérez de
Guzmán aspiraba a un nuevo tipo de historia que podía contribuir a la construcción de un sentido de
identidad colectiva.

El estudio que se acaba de reseñar marcó una línea de trabajo muy singular. La historia política de la
Alta y la Baja Edad Media en la coyuntura en que esto se publicaba estaba constreñida por los
mismos criterios jurídicos institucionales y políticos descriptivos que regían en estudios de los
visigodos. Los especialistas se dedicaban con esas descripciones lineales de hechos a la curia regia,
a los concejos o al origen del parlamento, y las incursiones hacia otros campos del conocimiento



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 19

histórico recaían en el mismo principio puramente fáctico: por ejemplo la historia económica fue
muchas veces una enumeración de productos y precios afanosamente extraídos de las menciones
documentales.

Agustín de Hipona. Siglo VI, Laterano, Roma, Italia.

2.2.2 Estudios sobre la burguesía medieval

Si individuos relevantes constituyeron el eje alrededor del cual Romero dispuso en la década de
1940 sus monografías con un consistente sostén en los discursos del analizado, en otros artículos se
despegó de ese soporte para permitirse reflexiones más abarcadoras. Su leitmotiv fue el burgués,
ese sujeto que vio desarrollarse desde los siglos XI y XII en un proceso que constituyó el desvelo de
su vida intelectual.

 La burguesía medieval ya apareció como un tema principal en sus primeras elaboraciones sobre la
Edad Media. En 1950 publicó en la revista de la Facultad de Humanidades y Ciencias (Montevideo)
un estudio sobre el espíritu burgués y la crisis bajo medieval, aunque esta última no la entendió
como la declinación demográfica y económica del siglo XIV sino como la conmoción que la
burguesía provocó en el pensamiento y en los valores sociales. Siguiendo las huellas de Henri



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 20

Pirenne y de otros historiadores Romero era consciente de la importancia que tuvieron las reformas
que la burguesía realizaba desde el siglo XII en adelante. Esas demandas no fueron enunciadas
como un programa revolucionario fundado en una doctrina, sino que consistieron simplemente en
un conjunto de soluciones viables para las necesidades inmediatas que derivaban de un modo
particular de vivir. Comenzó el burgués a pedir la libertad para desplazarse con sus mercaderías,
para poder venderlas y disponer de sus bienes, y sobre esa situación de hecho comenzó a
reflexionar hasta esbozar un sistema de ideales que desembocaron en la aspiración de la libertad
como condición propia del hombre. Ese ideal fue entonces una construcción progresiva, y por
consiguiente al principio el burgués no se propuso destruir el orden institucional porque solo
aspiraba a ciertos privilegios o libertades, como el derecho al uso del mercado, logrando finalmente
organizar magistraturas para la defensa de sus intereses de clase.

El último término citado, el de clase social, fue también empleado por Romero de una manera
peculiar, en tanto no daba cuenta de una precisa definición sociológica porque desde un principio
se trató de una clase abierta que solo accidentalmente ha tendido a cerrarse. Esta cualidad del
grupo remite a un proceso inacabado de formación, y por eso mismo dinámico, y deberá
entenderse por formación de clase la adquisición de sus propios criterios.

En estrecho vínculo con esa forma de describir el proceso en su naturaleza dinámica y lejos del
supuesto de que la contraposición entre la burguesía y los señores era un antagonismo irreductible,
planteó Romero el matiz que corrige el absolutismo de esa contradicción. Era consciente (se lo
decían los testimonios que interrogaba) que las actividades manufacturera y comercial no habrían
podido desarrollarse sin la protección de los señores feudales, solidaridad que no era gratuita y
requirieron esos señores préstamos de los mercaderes, y con esa práctica quebraron
reiteradamente las divisiones entre los dos grupos.

Esta proposición nos advierte que el antagonismo entre señores y burgueses se inscribía en un
escenario de interdependencia y requerimientos mutuos. El conflicto se desplegaba
necesariamente en un ámbito cerrado del cual los burgueses no estaban dispuestos a salir por el
momento. Aprehendiendo una disensión balanceada por apoyos mutuos que no vedaban las
disputas, eludió Romero la resolución rápida y equivocada del mero antagonismo bipolar. Este logro
fue una resultante de observar la evolución de estas dos clases desde el siglo XII siguiendo el
proceso histórico real con un examen atento de los hechos que le impidió desbarrancarse por la
especulación. En este rastreo se sirvió asimismo de un conocimiento histórico de larga duración,
perspectiva que nos anuncia una de las cuestiones metodológicas que se desprenden de sus
análisis.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 21

Los matices indicados que amortiguaban el antagonismo entre señores y burgueses le permitieron
abordar distintos fenómenos del Renacimiento, como los enlaces matrimoniales de burgueses que
deseaban ennoblecerse y de nobles que buscaban en el propietario de dinero resolver sus
problemas financieros. Es sugestivo que en este punto Romero se planteó una visión más aguda
que la que tuvieron algunos historiadores célebres (como Fernand Braudel) que ante el
comportamiento de los hombres de negocios del siglo XVI denunció la traición de la burguesía. Si
nos dejamos guiar por Romero, podemos afirmar que el burgués que en el siglo XVI se integraba a
la nobleza no traicionaba su pasado sino que era fiel a su historia. Esa historia no era solo de vínculo
con los que detentaban el poder sino también de diferenciación, porque esos hombres nuevos que
se imponían por su propio esfuerzo acentuaban el individualismo. Quedó planteada así una
dialéctica múltiple que se resume en que esa clase social que existía gracias a una profunda
revolución se transformaba prontamente en una fuerza conservadora. Consolidar su prestigio la
llevaba a la acumulación de riqueza que debía mostrar, así como la precipitaba al hedonismo y a las
costumbres caballerescas, prácticas que Romero dedujo incursionando en crónicas y fuentes
literarias. Algo similar indicó en otro plano hablando de la Vida de Dante de Boccaccio sobre el
espíritu público que le había dado vitalidad a las comunas, espíritu reemplazado paulatinamente por
el cortesano.   

Esos burgueses necesitaban el trabajo de los artesanos, y los más ricos de estos últimos se situaron
cerca de la burguesía. Estas afirmaciones entrañan una ajustada distinción entre burguesía, que aquí
está considerada como la clase que disponía de capital dinero, y el artesano, como la clase que vivía
de su trabajo personal. Es una distinción que debe retenerse porque historiadores que años más
tarde se consagraron al tema hablaron de artesanos y mercaderes de manera indistinta. Esta
diferenciación la establecía Romero teniendo en cuenta un enfoque económico, que era en realidad
uno solo entre otros enfoques posibles: el burgués admitía en su criterio otras aproximaciones
políticas, ideológicas o culturales que modifican su definición.

Acerca de esto, si se supera el nivel económico la noción de burgués cambia porque en las
cercanías del grupo de propietarios de capital dinero radicaban otros individuos que ascendían
como políticos de las ciudades italianas o como eruditos. Con este criterio resulta comprensible que
Romero haya visto en Boccaccio a un burgués erudito aun cuando se había sustraído del mundo de
los mercaderes en el que había nacido para refugiarse en las cortes mitad caballerescas y mitad
burguesas. Por eso se filtra en el estudio el término más amplio de hombres nuevos, sector que se
definiría por aquellos que adoptaban el espíritu burgués, y en esa adopción detectaba Romero un
aspecto delicado de la investigación histórica cultural: saber cómo ese espíritu que había nacido en
el seno de la alta burguesía se derramó luego sobre otros grupos sociales. Facilitó ese
desbordamiento las mencionadas innovaciones de los burgueses que les permitieron acercarse a
los grandes varones. Ese espíritu burgués fue también asimilado por los hombres de la Iglesia,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 22

grupo constituido por personas provenientes de todas las capas sociales, y por los asalariados que
desde el siglo XIV hicieron saber con sus luchas que también deseaban mejorar sus condiciones de
vida. Notemos también que de acuerdo con estos criterios, buena parte de los historiadores que
Romero analizó, cuyos estudios se han reseñado en el primer acápite, deberían ser incluidos en este
grupo.

En 1954, en un artículo publicado en Cahiers d’Histoire Mondiale retomó el concepto de espíritu
burgués para precisarlo ahondando en sus atributos. En este desarrollo asistimos a un
procedimiento típico de Romero, que consistía en ir delineando un concepto, comprobar su
correspondencia con la evolución de la historia a lo largo del tiempo, y ya confiado de su
adecuación con la realidad volver sobre el concepto para profundizar en sus determinaciones. En el
proceder se evidencia otra arista del trabajo: como en los grandes historiadores, su pensamiento se
afirmaba en oposición. En este tema concreto el punto de partida fue Werner Sombart que
reductivamente limitaba el tipo burgués a los finales del siglo XIV de Florencia, y por lo tanto si se
califica de espíritu burgués al conjunto de tendencias ideales de que era portador ese tipo social,
nos encontramos con un concepto analíticamente inservible. Era una restricción temporal que
Romero rechazó porque le impedía comprender muchos fenómenos anteriores y posteriores para
moverse con comodidad en esa larga duración que le atraía como objeto de análisis.

Esa objeción detiene nuestra marcha. Por una parte porque Romero se opuso a una autoridad como
Sombart, cuya lectura acerca de Edad Media ofrece todavía hoy valiosísimas enseñanzas tanto
sobre el señorío carolingio como sobre el maestro artesano. Los medievalistas no conocen a
Sombart (salvo alguna excepción como Pierre Toubert que lo valora muy positivamente); Romero
por el contrario lo tenía muy presente y lo tomó como referencia medular para desarrollar su propia
tesis. Por otra parte en esta crítica que llevaba a la superación de una obra clásica aflora el
conocimiento universalista de Romero, esa forma de saber que rompía las fronteras entre países (la
comparación se abría a la influencia del área mediterránea) y traspasaba las épocas para descubrir
cómo en cada transformación se incluían continuidades profundas. Esa exploración presuponía
analizar un fenómeno desde sus primeras y vacilantes manifestaciones, y es el proceder que adoptó
para bucear en los orígenes del espíritu burgués. Este último no se presentó de manera acabada en
la historia, sino que solo se anunció como “espíritu disidente” durante los siglos XII y XIII, como una
aparición que no llegaba a constituir un sistema de categorías sobre el mundo y la vida, sino que se
mostró como tendencias vagas que restringían ciertos aspectos del espíritu cristiano feudal. En esta
caracterización volvemos a encontrar un criterio esencial de las elaboraciones posteriores de
Romero: no apelar a categorías fijas sino seguir el desarrollo indeciso y hasta contradictorio de los
procesos en observación. Esas insinuaciones de lo que nacía podían materializarse en la curiosidad
por la naturaleza o por la astrología o en una presencia del hombre de carne y hueso que
comenzaba a descubrirse en posesión de un mundo interior intransferible, lo que se relacionaba a



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 23

su vez con una religiosidad diferente, que se adecuaba a ese interior.

La cuestión sobre una religión que como la poesía iba circunscribiendo el micro cosmos del
individuo, remontaba en realidad a un tema clásico abordado por Karl Marx (en la forma de
alienación religiosa) y por Max Weber (en la forma de la funcionalidad que tuvo esa interiorización
de la religión en el espíritu del capitalista que “culturalmente” se apartaba del decurso instintivo
natural). Pero mientras estos padres fundadores atribuían el acto fundacional de la nueva
religiosidad interior a Lutero, Romero lo descubría en la plena Edad Media examinando la actitud de
algunas figuras como San Bernardo y San Buenaventura. Este acierto no borra el hecho de que
equivocadamente creyó que por otro andarivel empezaba a desarrollarse en ese entonces un
discernimiento social alejado de la religión, pero no es ahora éste nuestro tema.

Al lado de esa expresión religiosa, ese espíritu burgués lograba sus primeros desenvolvimientos en
el goce terrenal con el amor profano o en el goce intelectual de la poesía goliarda y el teatro
satírico, pero también en la adhesión a nuevas formas de convivencia destinadas a despersonalizar
el poder y a asentar las relaciones políticas sobre un conjunto de normas objetivas comunes a un
grupo. Si la nueva religiosidad estuvo asociada a la actitud evangélica, esa forma de convivencia
también innovadora se asoció al Estado monárquico y al derecho romano. 

En consecuencia no hubo una expresión rotunda de los ideales burgueses, sino que la burguesía
comenzó a vivir según ese sistema de ideales, y con ellos tomó conciencia de sí misma, como
prueba la exclusión de los nobles de las comunas güelfas. En este punto, la importancia que tuvo la
experiencia en la formación de la subjetividad de una clase social, Romero anticipaba desarrollos
que obtendrían sus credenciales historiográficas con autores como Edward Palmer Thompson.

Ese criterio de una mentalidad con mixturas por la incorporación de rasgos de otros momentos
históricos, Romero la reconoció en la mentalidad transaccional feudo burguesa de los siglos XV y
XVI, según planteaba en un artículo aparecido en Sur, año 1969, en el cual delineaba cuestiones
básicas que asomarían en su libro póstumo (Crisis y orden del mundo feudo burgués). En esto
tenemos una muestra de cómo ensayaba un concepto para una época, y reproducía el proceso de
su construcción, dialéctico, no cosificado sino flexible, para dar cuenta de las contradicciones que
encerraban los fenómenos sociales. Pero ese concepto que hacía referencia a un fenómeno de
cambio con todos los elementos contrapuestos que le eran inherentes, podía ser trasladado de la
caracterización de una mentalidad a la caracterización de una totalidad histórica. Así es que habló
en ese mismo artículo de la sociedad barroca como una sociedad transaccional en la que convivían
el burgués y el gentilhombre como los presentó Molière en el siglo XVII y Goldoni en el XVIII. Esta
mixtura no era estable sino que variaba, porque el componente burgués seguía creciendo mientras



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 24

decrecía el componente señorial a medida que la estructura mercantil se afianzaba y dominaba a la
estructura feudal. En estas anotaciones rápidas condensaba la dialéctica de un cambio general.

Lo que se acaba de mencionar no es otra cosa que la génesis y desarrollo de los conceptos que
Romero fue construyendo a medida que los necesitaba para dar cuenta de la realidad del pasado.
Entre esos concepto no deja de llamar la atención el de facciones y actitudes facciosas que aplicó a
la descripción de las parcialidades aristocráticas del siglo XV a las que se refirió en su estudio sobre
Fernán Pérez de Guzmán. Es un concepto que reaparecería años más tarde (en 1957) en un artículo
escrito por otro historiador heterodoxo, el belga Jan Dhondt (1915-1972), que utilizó categorías
específicos para dar cuenta de la crisis política que se desencadenó en Flandes a partir del
asesinato en 1127 del conde Carlos el Bueno. 

El martirio de Santa Margarita. Siglo XII. Iglesia de Vilaseca, España.

2.3 La primera síntesis

En el año 1949, en la conocida colección Breviarios del Fondo de Cultura Económica, Romero
publicaba una síntesis general sobre la Edad Media. Un libro pequeño, destinado a un público de



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 25

cultura media, que parece impeler por esas características a un sencillo tratamiento de superficie,
nos ofrece por el contrario una admirable condensación problemática. Si consideramos que los
inicios de su formación como medievalista se situaron en los años 1938 ó 1939 (según declaró el
mismo Romero), tenemos aquí el balance sintético de la primera década de quehacer en la
especialidad. Este libro constituyó también un punto intermedio en el camino que lo llevó a su obra
mayor.

El tratamiento se presenta dividido en dos. Por un lado el desenvolvimiento histórico general,
sección en la que desfilan los hechos trascendentes mediante un sobrio gobierno de la información.
Romero logró así una historia política que se diferenció de las que entonces abundaban en los
libros, marcadas por una árida e indigesta sobreabundancia de datos que le ocultaban al lector la
entidad sustancial del proceso histórico. En este rasgo el libro recuerda a la Historia de Europa de
Henri Pirenne, obra de la que se hablará más adelante. Por otro lado en una segunda sección se
consagró a interpretar el proceso en sus interrelacionados planos político, social, económico y
cultural. Es la parte que ofrece el mayor interés, y que también se diferenciaba de las historias
usuales de ese momento en las que se separaban en secciones aisladas y autosuficientes las
acciones de las monarquías y de la Iglesia, seguidas por descripciones de las instituciones, de la
economía, de la sociedad y de la cultura. Además es necesario decir de entrada que Romero no se
redujo al occidente, porque con clara noción del peso que tuvo el enlace entre culturas pasó revista
a los mundos bizantino e islámico    

Como era usual en ese entonces, y lo continuó siendo hasta por lo menos la década de 1970 en el
medievalismo de los países occidentales, el inicio de la Edad Media lo fijó en la crisis del siglo III.
También evaluó la importancia de Dioclesiano, que cambió el orden tradicional del patriciado por el
dominado, y en virtud de ese cambio los ciudadanos pasaron a la categoría de súbditos como en los
imperios orientales, dando lugar a un Estado burocrático. A partir de este momento las tradiciones
romanas comenzaron a hibridarse con las de origen oriental, preparando la difusión del cristianismo.

Pero aún con la importancia que tuvo este proceso para producir un vuelco social, el orden político
tradicional fue destruido por los invasores germánicos a consecuencia de lo cual se consagró la
división del imperio entre Occidente y Oriente. Con los invasores se procedió al reparto de tierras, y
con ello la minoría de  guerreros quedó transformada en aristocracia rural. En este relato estaba
contenida la tesis que en el siglo XIX había formulado Gaupp, que se admitía de manera
generalizada cuando Romero escribía, y que fue mucho más tarde objetada. No es cuestión ahora
de internarnos por un tema que es objeto de controversias; solo indiquemos que Romero planteó
que el inicio de los señores feudales se debió a la toma directa de tierras por los guerreros
invasores, tesis que es hoy defendida por un especialista tan reputado como Chris Wickham.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 26

En lo que se refiere a la cultura hubo en ese occidente germanizado una adopción de influencias
orientales por vía bizantina, aunque no fue el único aporte. Los germanos habían llevado una
concepción heroica de la vida, y también tenían vigencia las ideas políticas y sociales romanas,
mientras que el cristianismo había impuesto por sobre la mentalidad naturalista de los germanos su
propio pensamiento con repercusiones en la moral y en la convivencia social.

Se llegó así a una conciliación de ideales diferentes que supuso el abandono del ideal
contemplativo cristiano y su acomodación al activismo constitutivo de la noción romana de la vida,
aunque el ideal contemplativo siguió viviendo en la vertiente cristiana oriental. Si en muchos de
estos puntos Romero había incursionado en su estudio sobre San Isidoro, en otros innovó.
Especialmente fue novedosa su valoración de elementos paganos y germánicos cargados de
componentes mágicos, de un irreductible politeísmo popular y de un panteísmo vago, descripción
acompañada por la de elementos tradicionales en la que afloró el saber que tenía sobre la antigua
civilización romana. En suma, valoraba aquí sustratos folclóricos populares a los que no fueron
ajenos tratamientos de alta cultura como los de Plinio el Viejo o Lucrecio, y sobre ellos se superpuso
la difusión de la doctrina cristiana.

Pero esa educación cristiana solo se pudo concretar en el elemento popular a costa de
simplificaciones que dejaban preparado el camino para que se reavivaran los resabios paganos. Las
fiestas cristianas se superponían a las de los paganos, los milagros se asimilaban a los viejos
prodigios, y con ello se perpetuaba la concepción naturalista por debajo de la aparente adhesión a
la concepción cristiana. El signo de esto fue la perpetuación de supersticiones y el culto a las
imágenes que desembocaba cada tanto en el antiguo politeísmo. A pesar de todas estas
dificultades, la Iglesia triunfaba y paulatinamente lograba imponer su doctrina, con lo cual se
comenzó a afirmar el monoteísmo.

En este entramado, y con los citados antecedentes romanos y germánicos se afirmó la presencia
del trasmundo, pero que fue alimentada también por ciertas lecturas como el Apocalipsis o los
comentarios de la revelación de Juan el teólogo. Advirtamos que este tipo de elaboración en la que
veía la imbricación de distintas culturas en un todo heterogéneo, en el que el historiador rescataba
los componentes no cristianos era, en las décadas de 1940 y 1950 inusual. Por una parte los
historiadores seguían en muchos casos las indicaciones del relato tópico del período en los que se
decía que el santo, llegado a tal paraje, predicaba una primera semana y en la segunda bautizaba,
con lo cual la cristianización se transformaba en una actividad plana sin complicaciones. Otra forma
era develar el proceso de cristianización por la conversión de  los reyes, diciendo por ejemplo que el
rey Esteban adoptó el cristianismo y los húngaros se hicieron cristianos. Por el contrario,
recalquemos que percibir la complejidad de creencias en una ardua coexistencia era inusual.     



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 27

En otros puntos hubo confluencias. En un principio el cristianismo no se sentía solidario con el
Imperio, actitud que luego permutó hasta sentirse consustanciado con éste. Con las invasiones los
cristianos adquirieron aún más confianza, y en ese contexto conservaron la tradición de la unidad
romana junto a la concepción universalista de la Iglesia, situación que posibilitaba el triunfo del ideal
ecuménico. Sostenida por la Iglesia esa idea imperial sería realizada por Carlomagno que asumió la
defensa militante del cristianismo y se benefició del apoyo de la organización eclesiástica.

No descuidó Romero a las masas serviles sujetadas a la aristocracia, pero declaró que ellas
carecieron de relieve histórico y que las fuerzas actuantes fueron las aristocracias originadas en los
germanos y en el Bajo imperio. Entre ellas se fijó cierto sistema de ideas en común y una
concepción de vida que con alguna exageración podría denominarse nacional. En este punto afloran
las elaboraciones más detalladas que Romero hizo en sus estudios historiográficos.

 La indecisa fisonomía de la cultura de esta temprana Edad Media se manifestó sobre todo en la
idea del hombre. La concepción del hombre de la civilización romana clásica delimitada por el
mundo terrenal y cuya única trascendencia estaba en la idea de la gloria, sufrió los embates de las
creencias de origen oriental, cuya esencia era la trasposición del acento de esa vida terrenal a otra
misteriosa que comenzaba con la muerte. Sin embargo el contacto con los pueblos bárbaros llevó a
restaurar algo de la antigua concepción porque para el germano el guerrero representaba la forma
más alta de la acción y el heroísmo era un valor supremo. Esta concepción de vida sostenida por las
aristocracias dominantes despertó y vivificó la tradición romana oponiéndola al quietismo
contemplativo del cristianismo. La actitud heroica fue entonces la que caracterizó a la élite de los
reinos romanos germánicos y se desembocó así en una concepción señorial de la vida, en la que el
heroísmo era el signo de una actividad relacionada con el poder, la gloria y la riqueza. Esta
concepción estimuló la supervivencia del antiguo elogio retórico.

Mientras, la Iglesia siguió alentando la actitud contemplativa cuya expresión más acabada estuvo en
el monaquismo. Entre el activismo de la aristocracia guerrera y la contemplación, se hizo su lugar la
actividad intelectual a la que se dedicaron principalmente los hombres de la Iglesia. Comprendía
dos saberes, el profano y el piadoso, pero todos se entregaron a la exaltación de la Iglesia. Ésta
descubrió entonces la posibilidad de canalizar el ímpetu guerrero hacia la defensa de la fe.

Con la disolución del imperio carolingio y hasta la crisis del orden medieval del siglo XIV sobrevino
otro período, el de la Alta Edad Media. Las fuerzas de disgregación que habían prosperado por
debajo de la fachada imperial, ante la muerte de Carlomagno consumaron la división; se formaron
entonces pequeñas unidades cuyos jefes establecieron su autoridad personal sobre situaciones de
hecho. Esos señores territoriales no reconocían  con frecuencia otro límite espacial que el que surgía



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 28

de sus propias fuerzas, las soberanías políticas tendieron a cerrarse  económicamente y la
producción quedó confiada a los siervos. Solo en las ciudades comenzó a desarrollarse poco a poco
otra actividad económica, y a pesar de que estaban controladas por los señores, de esas ciudades
saldrían las fuerzas que carcomieron la posición de los señoríos.

Con el renacimiento del espíritu heroico se alentó la literatura que exaltaba a los caballeros, cuyas
figuras eran Carlomagno, Rolando o Fernán González. Estamos ante la época feudal por excelencia,
y en este medio nuevamente el cristianismo reconquistaría su ascendiente. En esta descripción
Romero dirigió su mirada a los sectores humildes para destacar su exaltación con motivo de la
predicación de Urbano II de la cruzada contra los infieles. Se forjaba entonces el espíritu de cruzada
y al caballero se le imponía un ideal superior al que debía servir. El objetivo de la conquista del
Santo Sepulcro trascendía al individuo y ampliaba la geografía de los medievales: se les abrían
nuevos horizontes y se modificaba entonces la concepción heroica de la vida. También comenzó a
aparecer el espíritu cortesano con un endulzamiento de las costumbres, y el héroe se transformaba
en caballero cortesano, evolución que se reflejó en la épica y la lírica.

En este contexto comenzó a evolucionar la burguesía que, en su crecimiento, llevó al desarrollo de
las ciudades. Para ella el trabajo y la riqueza eran valores supremos alimentados por cierto realismo,
trabajo que también se orientó a la actividad intelectual. En este marco, Romero describió la vida
cultural erudita, las realizaciones sobre la representación del trasmundo (que fue un hecho central
del período) y los logros de la escolástica. El público al que iba dirigido el libro pudo enterarse de
teóricos como Roscelino de Compiègne, Pedro Abelardo o Arnaldo de Brescia. También del orden
universal de papado e imperio. En este punto, Romero expuso un concepto que mucho más tarde
desarrollarían historiadores franceses, porque ante la inestabilidad ocasionada por la multitud de
señoríos se elevaba la autoridad de la Iglesia capaz de inducir un principio regulador en la
convivencia recíproca. Obviamente el proceso no fue sencillo; hubo resistencias de los grandes
poderes laicos y de las ciudades en los lugares donde éstas habían crecido, pero el papado terminó
por consolidar su autoridad durante el pontificado de Inocencio III (1198-1216). Pero era una
supremacía que tenía sus inconvenientes porque al pontífice le era cada vez más difícil controlar a
los reinos nacionales que escapaban a su vigilancia.

Todo esto tenía razones consistentes. El imperio nunca fue una realidad ni una virtualidad verosímil;
solo cabía la posibilidad de lograr la unidad espiritual de la cristiandad (por lo menos de la
occidental) y esa responsabilidad le cabía al papado. Este último logró la instauración de cierto
orden universal mediante la organización de la jerarquía eclesiástica, las órdenes monásticas, las
universidades y las cruzadas. Sin embargo el papa fue derrotado cada vez que intentó disputar con
la potestad laica. Fueron en efecto los reinos nacionales los que paulatinamente prescindieron de la
autoridad de Roma, absorbidos por la tarea de someter a las fuerzas feudales.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 29

Por su parte los que deseaban huir del mundo tenían a su alcance a los monasterios, y ante la
enérgica actividad de los laicos, la actitud contemplativa no dejó de fortalecerse. El resultado fue la
aparición de nuevas órdenes. Tan trascendente como este movimiento fueron las ciudades con sus
manufacturas, el comercio, una nueva sociabilidad y con ello la posibilidad de un intenso desarrollo
de la vida intelectual. La burguesía se desarrollaba en todos los sentidos. Sin embargo los señoríos
siguieron teniendo importancia durante mucho tiempo, y desde el siglo XII la monarquía se esforzó
por afirmarse limitando su alcance con el apoyo de las comunas urbanas. Éstas a su vez se unían en
confederaciones o hermandades para hacer frente a otras unidades políticas, y finalmente el reino
logró superponerse a los señores, a lo que ayudó la adopción del derecho romano.

El ideal de vida de este período estuvo enraizado en la imagen del trasmundo, porque nada de lo
que existía en la realidad terrenal era comparable con la vida eterna. El caballero por su parte quería
conquistar el honor y la gloria con el ejercicio de la guerra, y con ellos poder y riquezas. Esto es lo
que cantaron juglares y trovadores, y en su exposición Romero exhibió una vez más su dúctil
manejo del testimonio literario. Sobre esto y de manera gradual, la Iglesia recuperó terreno para
encauzar esas energías de los caballeros en la lucha contra los infieles. Además, ese caballero
debía, según la Iglesia, alcanzar la virtud propia del cristiano, y con este propósito se difundieron
narraciones como las del Santo Grial. Se erigía un nuevo ideal de pureza masculina que ahora (en el
siglo XII) arraigaba a su vez en el caballero cortesano. En esa vida, que nació de reunir tendencias, se
introdujeron costumbres musulmanas y orientales, las cortes adquirieron lujo y grandeza, y el amor
comenzó a ser considerado una alta expresión de la vida. Nuevamente, los testimonios literarios
dieron cuenta de la situación.

La Baja Edad Media, desde mediados del siglo XIII hasta las postrimerías del XV, tuvo una más
sucinta consideración. Fue el período de la crisis del orden medieval, aunque tuvo sus desfases de
acuerdo a los distintos espacios. En Italia, por ejemplo, en el siglo XV ya se había producido una
mutación profunda porque aparecían los primeros episodios de la modernidad. En otros lugares en
cambio se perpetuó el espíritu medieval hasta bien entrado el siglo XVI, y esto le dificulta al
historiador captar un cuadro de totalidad.

Como en otros momentos, Romero privilegió el documento literario. Esa crisis del orden medieval
fue ahora captada en la Comedia de Dante Alighieri, obra que también consideró monográficamente
y en la que veía un documento de la disolución de ese orden medieval. Las cruzadas fueron parte
del proceso, pero en el plano de la vida real el hecho más significativo fue la renovación de la vida
económica y el ascenso de la burguesía. Con esto la producción rural de los señores comenzó a
declinar en beneficio de la circulación monetaria, y los viejos ideales del heroísmo y de la santidad
comenzaron a ser reemplazados por los del trabajo y la riqueza mediante los que también se
alcanzaba el poder. La monarquía a su vez encontró en esta clase en ascenso el apoyo necesario



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 30

para combatir a los señores, con lo cual adquirieron vigor los reinos nacionales. En ellos los señoríos
tuvieron cabida, pero debieron descartar la idea de que estaban en el sistema tradicional del
feudalismo.

Al mismo tiempo declinó la idea de un orden ecuménico; al comenzar la Baja Edad Media el papado
y el imperio ofrecían una imagen debilitada, y en la debilidad del pontífice mediaron las sectas
heréticas, los movimientos renovadores como los de Wycliffe y Huss, y las Iglesias nacionales.
También en el siglo XIV surgieron luchas de los burgueses y de los campesinos, nuevas
concepciones económicas como el mercantilismo y nuevas direcciones estéticas, pero nada de
esto triunfó definitivamente. En realidad la cultura de la Baja Edad Media se presentaba como un
constante duelo  entre fueras opuestas, particularmente entre el espíritu caballeresco y el espíritu
burgués, entre el sentimiento religioso y el profano. Esta historia marcada por contrastes enfocaba
con acierto la situación compleja del período. También perduró el espíritu caballeresco, que
perfeccionado y refinado, revalorizaron las clases señoriales para hacer frente a las innovaciones,
aunque ese espíritu caballeresco tenía sus días contados. En este ambiente se valorizan los aportes
de Roger Bacon al conocimiento experimental y los de Guillermo de Occam y Juan Duns Scoto que
influidos por Averroes delimitaron entre teología como ámbito de la fe y filosofía como ámbito de la
razón. Otra vez en el libro de Romero se nos presenta la cultura erudita del otoño medieval, desde
los mencionados a los platónicos italianos Marsilio Ficino y Pico della Mirandola. En Italia percibió
una ruta de evasión de la cultura medieval, pero nuevamente con fina perspicacia se negó a
presentar el asunto como un cuadro de blancos o negros, sino que lo representó como una
situación combinada, porque ni la transformación fue repentina ni tampoco desaparecieron los
elementos de la tradición medieval. Es verdad que hoy se considera al humanismo como un
movimiento cultural centrado en el estudio de las humanidades y no como un manojo de
concepciones sobre el hombre y la naturaleza, como consideró Romero a este movimiento. Pero así
y todo, el haber percibido la continuidad de una ortodoxia tradicional le evitó caer en la
representación modernista de Jacob Burckhardt.

En el campo de lo político las continuidades con las líneas que se habían trazado se evidencian en la
descripción. En forma creciente las unidades políticas fueron los grandes reinos, las ciudades
autónomas y el imperio que ya era pensado como otro reino, mientras que los antiguos señoríos
perdían significación. Una vez más esta afirmación fue de inmediato puesta en términos relativos,
porque los señoríos no perdieron su vigencia, y por consiguiente su trayectoria en descenso puede
comprenderse en su exacta definición: lo que quiso mostrar Romero es que ya no podían enfrentar
con algún éxito el ordenamiento de las monarquías que imponían sus jurisdicciones territoriales, y a
ello correspondió la lenta formación de una conciencia nacional.

Un nuevo fenómeno fue la reacción de las capas inferiores del proletariado urbano y del



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 31

proletariado campesino cuando descubrieron la significación de la burguesía e iniciaron la
resistencia contra esa oligarquía de las ciudades. También reaccionaron los artesanos, como los
tejedores de Gante y Brujas, y en esto contribuyeron las calamidades del siglo XIV (hambres,
epidemias) cuya significación histórica recién se abría paso en el medievalismo. Esas clases no
privilegiadas intentaron entonces la revolución que constituyó el antecedente de las revoluciones
burguesas de la Edad Moderna y que no lograron concretar por la inmadurez de sus ideales y de
sus aspiraciones. En esta frase Romero anunciaba una idea capital de todo su sistema de
pensamiento histórico situado en el largo plazo, sistema que le daba consistencia a su estudio de la
Edad Media encarada desde la perspectiva del burgués. Pero estos nuevos sectores no eran
inoperantes en la historia; sin ellos no tenía sentido la idea nacional porque sin su apoyo no podía
implementarse la economía mercantilista

Algunos miembros de las clases aristocráticas por su parte descubrieron con lucidez la posibilidad
de que las monarquías ayudaran a resolver los problemas. Fueron hombres de pensamiento como
Fernán Pérez de Guzmán, y en este punto se ve de nuevo que Romero traspasaba de manera muy
condensada una pesquisa monográfica a un texto de síntesis general. Lo mismo puede decirse
cuando habló del papel que cumplieron las crónicas oficiales del período en las que poco a poco
los ideales nacionales sobrepasaban a los intereses estamentales.

Tomás de Aquino. Carlo Crivelli, c. 1480.

2.4 Cuestiones de método



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 32

Las consideraciones precedentes en las que resalta la interpretación pueden llevar a la creencia de
que Romero despreció la erudición, y eso es lo que a veces dijeron sus detractores o los que lo
conocen defectuosamente. Es una falsa impresión, porque Romero consideraba a la erudición como
el bagaje indispensable para avanzar en el razonamiento. Esta consideración no solo se desprende
de los elogios que como veremos prodigó sobre Clemente Ricci (el padre del estudio documental
riguroso en Argentina) sino que también se desglosa de  sus monografías, y bajo este precepto
seleccionó recortes de los cronistas e historiadores analizados para certificar la reflexión que sobre
ellos realizaba.

Pero ese escrutador de textos no se estancó en el escrito, sino que comprendió la importancia de
otros lenguajes no verbales para hallar las claves de un suceso o de una época de la civilización. En
un artículo de difusión que publicó en La Nación en 1954, llamó la atención sobre el tapiz de Bayeux
(que se refiere a la conquista de Inglaterra por los normandos en 1066) para conocer el siglo XI. Dijo
entonces: “su valor reside en las escenas mismas, en las imágenes que ofrece, en la atmósfera que
conserva”. Retengamos el alcance de este enfoque, porque para el medievalista actual el análisis de
las imágenes se ha convertido en un recurso habitual de su pesquisa, pero cuando este artículo se
publicaba conocer el pasado a partir de las imágenes era un método casi desconocido.  

En ese mismo artículo habló Romero de la importancia que tendría comparar ese tapiz con la
Crónica anglosajona, mostrando sus muchos puntos de contacto. Pero en esta materia vuelve a
sorprender al decir que para el “lector despreocupado” esa crónica era una mera enunciación de
hechos, pero “una lectura más atenta suele corregir esa opinión”. Esto significa que mucho antes de
que se hiciera habitual hablar sobre niveles de lecturas y ángulos de recepción de un texto, Romero
pensaba que por debajo de la lectura epidérmica había otro acceso al texto, no de forma sino de
contenido, o sea, una lectura en profundidad para detectar lo que estaba debajo de las palabras.
Esta lectura que él mismo ha realizado (aunque no expuso las etapas de su análisis) lo llevó a
sostener que en esa crónica había cierta crítica intencionada de las injusticias sociales, cierto
escepticismo del papel de la Iglesia. Por otra parte en las dos fuentes se le presenta al historiador la
correlación que los medievales veían entre los fenómenos naturales y los hechos sociales, porque
en el año de la conquista de Inglaterra, en 1066, apareció un fenómeno prodigioso en el cielo (¿un
cometa?): el tapiz de Bayeux y la Crónica anglosajona registraron a su modo el suceso. Las
consecuencias metodológicas que se pueden extraer de este pequeño avance de Romero son
inmensas. Repitámoslo: era el año 1954, una época en que esas aproximaciones a los testimonios
del pasado eran desusadas.       

También analizó la problemática política a través de Dante Alighieri en un artículo aparecido en la
Revista de la Universidad de Colombia en 1950. La inestabilidad de Florencia hacía resaltar la
importancia de un poder regulador, solución obstaculizada por el papado.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 33

Nuevamente debemos destacar aquí la actualidad metodológica del estudio. En este artículo, al
igual que en otros que se han reseñado, Romero descubría y explicaba concepciones de los autores
analizados en relación con la situación histórica en la que se desempeñaban. Esto presupone una
similitud con estudios que se han realizado en la actualidad, pero también una desemejanza que
ubica a la elaboración de Romero en un peldaño superior. Esa analogía se debe a ciertos
historiadores que se dedican a dilucidar las ideas que presentan cronistas de la Edad Media, pero
concentran toda su atención en esa realidad del texto desestimando la realidad sobre la que el
cronista hablaba. Es ésta una indudable consecuencia del giro lingüístico, que si bien no tiene en
estos momentos (2016) el pináculo de su ascendiente, conserva su influjo y en todo caso dio lugar a
estudios que no se pueden desconocer. Por el contrario, como se observa en los trabajos que se
han mencionado, Romero siempre diferenció entre la realidad histórica y su representación en
aquellos que la registraban, y justamente el juego entre esos dos planos esenciales le confirió a sus
análisis una gran riqueza.

Obviamente, sabía que una narración no era un espejo de lo sucedido. Es lo que señaló sobre el
escritor y político Dino Compagni (c. 1255-1324) en un preámbulo de su crónica al decir que
proporcionaba una interpretación quizá no muy objetiva, pero segura y meditada de los hechos.
Agregó que había concretado Compagni una aproximación predefinida y si se quiere sesgada
porque veía la realidad desde un punto de vista moral más que político, y justamente esta
connotación lo impulsó a Romero a no desestimar el ambiente y las condiciones en las que
Compagni se desempeñó, y en este proceder establecía un claro contraste con lo que hoy hacen
historiadores seducidos por el linguistic turn.

Estas anotaciones metodológicas al igual que los temas y la forma en que los encaró se
relacionaron íntimamente con las influencias recibidas, con las formas de hacer historia que lo
atrajeron y con el agrupamiento historiográfico medievalista en el que hoy se lo puede incluir.
Pasemos a observar estas cuestiones.

2.5 Influjos, diferencias y paralelismos.

2.5.1 La importancia del positivismo en la formación de Romero

El tema tratado nos pone en contacto con aspectos formativos de Romero como medievalista.
Sobre esto en sus Conversaciones con Félix Luna dijo que aprendió el oficio de historiador con
Clemente Ricci, a quien siguió en “innumerables” cursos en la universidad de Buenos Aires. Afirmó
que Ricci “manejaba las fuentes griegas y romanas de una manera extraordinaria”, y era
“verdaderamente inexorable en materia de rigor metodológico”. Concluyó con una frase categórica:



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 34

“Creo que es la persona que más ha influido en mí”.

Ricci fue un historiador italiano nacido en 1873, que se formó con Cesare Cantù en Milán y se radicó
en Argentina en 1893. Fue profesor de Historia de las Religiones y de Historia Antigua Clásica y
Medieval en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires Desde esos cargos
inauguró una nueva etapa en el estudio de la historia en Argentina, porque si Romero revolucionó la
historiografía del país en base a complejas elaboraciones de totalidad, Ricci sentó las bases para el
examen científico de la documentación, tarea que desde 1942 continuaría Claudio Sánchez
Albornoz. Llamativamente, al igual que en otros lugares, la renovación historiográfica argentina fue
ante todo un fruto de historiadores consagrados al estudio del feudalismo en distintas momentos de
su desarrollo. 

Ricci enseñó el arte de la investigación histórica en seminarios que condujo en la Facultad de
Filosofía y Letras de la UBA. Fueron de dos tipos. Por un lado los de investigación, que llamaba de
erudición pura, y por otro lado los de erudición doctrinaria (volcados a la historia de las ideas), cursos
que consistían en aplicar un método “cartesiano” de indagación al documento no literario, al literario,
a la inscripción, a la transcripción paleográfica y al aparato crítico. Ese método se destinaría, según
su criterio, a dilucidar el hecho y la noción despojados de todo juicio interpretativo, lo que significaría
indagar en la causa del suceso, en sus leyes y sus consecuencias económicas, sociales y políticas.
En la exposición, o sea, en el momento de la generalización, podía  deslizarse la subjetividad, pero
ésta no debía afectar la noción objetiva del hecho. Evitar el sofisma en las interpretaciones
manteniendo  siempre la objetivación lograda por la erudición pura era un presupuesto del método
propiciado. Esto tenía otras implicancias.

Ricci pensaba que existe lo real que es la Verdad absoluta, inaccesible a nuestra razón, y solo
podemos captar sus aspectos fenoménicos a través de verdades relativas que caben en nuestras
categorías mentales, y son éstas las verdades que busca el historiador con el método cartesiano. En
este punto su pensamiento se nos manifiesta irrecusablemente tributario de Kant, y en historia ese
método debería ser realista, concreto, sujeto al dato preciso tal como lo pone de relieve el análisis
filológico. Todo lo demás según Ricci sería metafísico.

Dos temas de orden práctico complementaban sus preocupaciones.

La primera se refería a la repercusión que los estudios realizados en Argentina podían tener en otros
centros de investigación. Esa inquietud lo llevó a destacar la afable acogida que sus seminarios
tuvieron en autoridades de otros países como P. Taubler de la Universidad de Heidelberg, William N.
Bates de la Universidad de Pensilvania o de R. P. Errandonea del Colegio de la Compañía de Jesús



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 35

de Azpeitía (España).

La segunda era sobre la aptitud del estudiante argentino. Ricci aseguraba que los trabajos que
surgían de sus seminarios podían sostener la comparación (en algunos casos con ventaja) con los
que se llevaban a cabo en las escuelas de especialización de cualquier universidad americana o
europea. Esos seminarios, según Ricci, contribuían “a probar la aptitud del joven argentino para la
labor científica, y a destruir el renombre negativo que se le ha forjado de retórico, literario,
imaginativo, reacio a la dedicación paciente, severa, sin vanidad y sin platea que la tarea
investigadora requiere.” Agregaba que se ha repetido que el estudiante argentino “es libresco,
repetidor, verbalista” y “que lee mucho pero estudia poco”. Negó Ricci de manera terminante esta
creencia afirmando que “los resultados que nuestra juventud está dando en los varios Institutos de
la facultad prueban lo contrario”.

Estas expresiones nos acercan a lo que Romero debió experimentar en su momento formativo, que
era a su vez un momento de la formación historiográfica de nuestro país. Se pasaba entonces con
Ricci de la historia poco rigurosa a otra científica basada en el examen escrupuloso de las fuentes
mediante el apoyo de la filología y la comparación de textos.    

Por su parte no es visible ninguna influencia de Claudio Sánchez Albornoz en las elaboraciones de
Romero, contrariamente a lo que a veces se ha supuesto, como tampoco se observan influencias de
Romero sobre Sánchez Albornoz o sobre alguna de sus discípulas. Sánchez Albornoz había
consolidado en los años posteriores a 1940 su concepción sobre la historia de España organizada a
través de la Reconquista (despoblación y repoblación del valle del Duero y caracterización de
Castilla como tierra de hombres libres en el mundo feudal con desarrollo de la hidalguía y debilidad
de la burguesía), y ya se revelaba impermeable ante nuevas concepciones.

No obstante obró en Romero proporcionándole un espacio para publicar sus monografías. No fue
un aporte menor. Apenas  instalado en la Universidad de Buenos Aires (después de un breve paso
por Mendoza) fundó Cuadernos de Historia de España. En parte por el paupérrimo panorama del
medievalismo español durante el franquismo, y en parte por la intensa labor que se desarrollaba en
Buenos Aires, esa publicación adquirió un considerable reconocimiento, y ya en su primer número
de apareció una contribución de Romero.

El contraste entre el análisis de Romero y el realizado por Sánchez Albornoz se englobó en otro más
amplio dada por la distancia que separaba al primero de la generalizada descripción de hechos que
predominaba entre los historiadores de las décadas de 1940 y 1950. Romero no se privó por otra
parte de manifestar abiertamente sus convicciones en la materia: en el artículo sobre San Isidoro



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 36

(1947), declaró que la temprana Edad Media era mejor conocida en la superficie de la historia
externa que en su significado y en su valor dentro de la cultura occidental. La afirmación presuponía
un tono impersonalmente crítico hacia una porción por lo menos de la obra de Sánchez Albornoz,
aunque debe subrayarse de inmediato que no toda ella entra en ese tamiz. También es
imprescindible destacar que Sánchez Albornoz tuvo la suficiente amplitud de miras como para
aceptar la colaboración de un colega con una idea muy distinta a la suya sobre la indagación del
pasado, y del mismo modo aceptaría más tarde monografías de otros historiadores que tampoco
participaban de sus concepciones, aunque es obligatorio añadir de inmediato que esa tolerancia
estaba acotada a los temas que él estudiaba y por el contrario desaparecía ante el historiador que
cuestionaba (de manera explícita o sobrentendida) alguna de sus tesis. Es ese último un matiz que
debe tenerse en cuenta porque ayuda a entender las poco sencillas condiciones de preservación
de la autonomía intelectual en ciertos contornos académicos.

No fue Ricci la única influencia que recibió Romero en su camino por el medievalismo. Otras, que le
llegaron por medio de lecturas fueron decisivas a la hora de establecer su orientación. Dos se
destacan especialmente: Augustin Thierry y Henri Pirenne.

2.5.2 Agustin Thierry

Cautivado por el trabajo de François Guizot, Augustin Thierry (1795-1856) perteneció a una escuela
con inclinaciones constitucionalistas que veía en los códigos modernos un logro burgués. Debido a
esto los sedujo a maestro y discípulo el modelo inglés y su Carta Magna, que no concibieron como
un producto de la aristocracia, y a esto Thierry dedicó uno de sus más conocidos trabajos. Como
Guizot, se interesó por la trayectoria de la burguesía hasta su victoria final, si bien a diferencia de su
mentor, que ha sido calificado como representante historiográfico del “racionalismo experimental”,
se inscribió en una línea narrativa que se ajustaba al material cronístico de las insurrecciones. Como
dijera Georges Lefebvre, Thierry y algunos más de la escuela narrativa influenciados por el
romanticismo, pusieron en escena hombres que han vivido y no personajes eternos. Es una
característica que también detectó José Luis Romero, que lo denominó discípulo de Walter Scott y
Chateaubriand, aclarando que si bien no participaba “de los caracteres estrictos del pensamiento
histórico del Romanticismo, sí de una de sus peculiaridades más hondas: la búsqueda, el esbozo, la
curiosidad”. No es indiferente añadir que se había iniciado en el periodismo y combatió en las filas
del partido liberal (ideología en la que fue introducido por la lectura de Saint Simon), lo que permite
presumir sobre su adecuada preparación para seguir el desenlace vertiginoso de las luchas a través
de narraciones. Por supuesto que no estamos ante un simple narrador de hechos, aunque
efectivamente los ha narrado, sino ante un intérprete del desenvolvimiento burgués. Un intérprete
que escribía desde la perspectiva dada por las revoluciones de 1830 y 1848, lo que llevó a comentar,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 37

no sin cierta exageración, que su lectura est plus passionnante encore pour la connaissance du XIXe

siècle que pour celle du moyen âge. Veamos esta construcción que incluyó en un lugar relevante a
los movimientos comunales.

Ante todo la narración de Thierry tuvo como trasfondo y protagonistas a  las masas, ya que como
producto de su accionar encuadró los resultados de las comunas del siglo XII: independencia
municipal, igualdad ante la ley, elección de las autoridades locales y fijación de las rentas. Estas
medidas que hicieron de la urbe una comunidad no se lograron por concesión de los reyes, a los
que solo puede atribuirse una especie de no resistencia, de inactividad (que fue más forzada que
voluntaria) ante estas transformaciones. Se debieron en cambio a una población urbana a la que no
se había podido someter a servidumbre como sí fue sometida la población rural, y aquí radica una
concepción que arraigó en la historiografía liberal posterior. En este punto interviene un concepto
cuyo origen se rastrea en los humanistas. En efecto, el análisis de Thierry se organizó alrededor de
la dicotomía entre la tradición romana, que se había conservado en las ciudades (de lo cual derivó
una larguísima discusión historiográfica sobre la supervivencia o no supervivencia del municipio
romano en la Alta Edad Media) y la tradición germana, dicotomía que a su vez generó otras
controversias sobre el origen del derecho medieval. En esta división Thierry reprodujo el criterio de
los humanistas del Renacimiento sobre una época oscura signada por la servidumbre, que se habría
iniciado con las invasiones bárbaras, es decir, con el sojuzgamiento de una raza por otra. En ese
contexto de opresión, la menos alterada de las tradiciones sería la que se conservó en aislamiento
en las grandes ciudades, como observó en los habitantes de Reims que en el siglo XII recordaban el
origen romano de su constitución municipal. De aquí habría derivado la desigual resistencia al poder
señorial, porque allí donde, como en el norte de la Galia, la herencia germana tenía peso,
aumentaba el poder despótico, aunque los burgueses con sus repetidos motines demostraron que
su realidad era distinta a la del sector agrario. Ese condicionante (que dicho en un lenguaje actual
sería en parte cultural y en parte congénito racial), no anulaba la gravitación que en el relato
explicación confirió a la iniciativa de los individuos, en especial de los burgueses. Recalquemos
sobre esto que para Thierry la cuestión no consistía en un simple devenir de las cosas, sino en una
acción diligente de los habitantes de la ciudad que defendieron esa libertad y lograron conservarla
con sus arqueros. Allí, tras los muros que separaban del campo donde regía la desigualdad y la
violencia, surgió una asociación igualitaria que daba forma al estado político de estos combatientes
por sus derechos.

Esto significa que el proceso tuvo precedentes en la Antigüedad, hecho que situaba a la urbe como
un baluarte casi indestructible de la libertad, porque ya a fines del siglo XI en el sur de la Galia
muchas ciudades reproducían hasta cierto punto las formas del antiguo municipio romano. El
ejemplo se extendió hacia el norte, donde se formaron asociaciones unidas por juramentos en las
ciudades menos fuertes y ricas, y a ellas llegaron los campesinos que huían de la servidumbre de la



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 38

gleba para conjurarse con los vecinos y redimirse redimiendo a la ciudad.  Desde entonces esta
última tomaba el nombre de comuna sin esperar a que le otorgue esa condición una carta
monárquica o señorial. Los señores resistieron, hubo batallas y también transacciones, y en esa
dialéctica tumultuosa se hicieron las cartas de franquicia. Una cierta suma de dinero terminó por
sellar el tratado de paz, y esto habría representado el costo final de la independencia.

En ese devenir hubo para Thierry un hecho determinante sobre el cual conviene insistir para captar
la sustancia de su tesis, y que fue la predisposición de los pobladores a defender su derecho a
organizarse, ya que si no hubieran opuesto la guerra a los que le negaban esa potestad, no hubieran
triunfado. La violencia de masas sobrevuela en este relato, aunque no como violencia vacía sino
como contenido social y destinado a reivindicaciones sustanciosas, porque esa nueva organización
significaba para reyes y señores perder tributos regulares y gravámenes por casamiento, herencia o
justicia. La cuestión se relacionaba entonces con las cargas feudales, e implicaba una
transformación del sistema legal. Por eso una ansiedad primordial de los ciudadanos fue lograr una
constitución independiente, objetivo que alcanzaron con éxito, y por ello el establecimiento de las
comunas en el norte de Francia puede ser considerado une conspiration heureuse, que era el
nombre que los actores se daban a sí mismos, ya que los ciudadanos se llamaban conjurados. La
tendencia hacia estas asociaciones llegó a los lugares donde prevalecía la servidumbre, y aquí
estamos ante otra concepción que iba a tener una larga vigencia (y que repercutió en Romero),
identificada por la ciudad como el principio transformador de un entorno atrasado e inmóvil. Con sus
derechos legales se convertía en la plataforma de toda la innovación, ya que con esa libertad la
persona se consagraba a la industria y con ésta se hacía poderoso, por lo cual la victoria jurídica
abría la senda de la transformación económica y ésta transformaba el todo social. Se imponía
entonces la fuerza de un contexto arrollador, al punto de que no faltaron los aristócratas que se
vieron obligados a dar esas franquicias a las nuevas poblaciones.

Algo más daría su pleno sentido general a esta descripción. Ese algo era una lógica del proceso
jurídico que determinaba una inalterable raíz programática del ascenso burgués, visión que se
transmitió a la historiografía liberal posterior. En relación con esto la agitación comunal del siglo XII
presentaba para Thierry similitudes con las revoluciones constitucionales de los siglos XVIII y XIX, en
tanto estos dos grandes movimientos tuvieron un carácter de universalidad y progreso. Los
medievales lucharon por una libertad que puede denominarse material, que implicaba el derecho
de ir o venir, de vender y dejar en herencia (lo que es, digamos al pasar, un concepto de libertad que
influyó largamente en los historiadores). En los siglos XI y XII se buscaba la seguridad personal, y
ese objetivo se conectaba con las conmociones burguesas posteriores que complementaron y
ampliaron ese designio. Más allá de que consideró diferencias (por ejemplo, en las revoluciones
modernas tuvieron más peso las ciudades de realengo), el punto clave es que instituyó una
continuidad categorial entre los dos ciclos revolucionarios, proceso en el que Thierry estaba



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 39

comprometido, y ello no fue indiferente a que por momentos su prosa adquiriera un tono
apologético que seguramente desagrada al sobrio historiador del siglo XXI, aunque no debería
lamentarse que cada tanto las emociones nos zambullan en el océano político.   

Debe tenerse en cuenta también la similitud sustancial entre el discurso de Thierry y el de los
humanistas del Renacimiento sobre las “libertades” urbanas del período. No es una proximidad que
nos deba asombrar si se recuerda el hecho muy sabido de que historiadores como Jacob
Burckhardt (1818-1897) popularizaron la imagen de una Edad Media oscura retomando un concepto
de Petrarca en su poema África, en el siglo XIV, imagen que también cultivaron otros humanistas, y
contra la cual, como vimos, Romero debió batallar. En esta apretada reseña se debe distinguir una
forma de historia social (en la que participaba Guizot), que, como ha indicado Tulio Halperin Donghi,
no surgió de la superación de la historia político militar constituida como memoria de la clase
gobernante, sino que nació de una mutación de la problemática política a partir de las revoluciones
democráticas, no planteándose esa historia social como alternativa de la historia política sino como
su profundización. Esa nueva dimensión de la historia política entrañó una reescritura francesa de la
historia medieval posterior a 1815, en virtud de la cual se pasó a considerar una Edad Media
dinámica e inestable, señalada como el inicio de la guerra de clases, y que se encaminó lentamente
hacia la Revolución francesa promulgándose en consecuencia una noción esencialmente moderna
del período.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 40

La crucifixión. Misal de Litlyngton, siglo XI. Abadía de Westminster.

2.5.3 Henri Pirenne

No obstante la importancia de Thierry en la obra de Romero, el historiador que más huellas dejó en
sus elaboraciones ha sido seguramente Henri Pirenne (1862-1935). En especial retomó in toto su
esquema de evolución económica y social sobre el cual fue apuntando sus investigaciones sobre la
historia social a través de sus manifestaciones culturales. Esto de por sí obliga a revisar los
postulados esenciales de Pirenne, a lo que se agrega el interés dado por ciertos aspectos de su
desarrollo intelectual que exhiben ante el observador actual un llamativo paralelismo con las
evoluciones de Romero. En esta revista de  conceptos básicos de Pirenne se verán algunas
referencias sobre su vigencia en el análisis histórico social. 

Con Pirenne estamos ahora ante una figura cuya extraordinaria influencia se constata por igual en
los que han seguido sus interpretaciones y en los que las han criticado, dibujando una oscilación
pendular que ha seguido hasta hoy. Formado en la rigurosidad hermenéutica del positivismo y en la



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 41

explicación económica social que se abría paso desde Alemania a fines del siglo XIX con Karl
Lamprecht (1856-1915), Pirenne representó una renovación de considerable impacto. Sus esquemas
de evolución, claros y coherentes (aunque contaminados con simplificaciones esquemáticas), se
contraponían al documentalismo positivista y también a teorías estrambóticas como la que
proclamaba que el feudalismo se originó por la introducción del caballo en el arte militar (sobre lo
cual se llegaron a escribir tratados muy eruditos), uno de los cuales, y gracias a Sánchez Albornoz,
se publicó en Argentina en 1942, justamente cuando Romero concretaba sus primeras publicaciones
como medievalista. Ante este panorama la innovación de Pirenne encontró una calurosa acogida en
los que deseaban salir de ese encierro entre el no pensar y el pensar extravagante. En su éxito
deben tenerse en cuenta también otros factores.

Inicialmente, gracias a la acomodada posición burguesa de su familia, Pirenne tuvo las mejores
oportunidades para formarse y dispuso de una aceitada red de relaciones que le permitió primero
ingresar y luego ascender en la carrera académica. Por otro lado su contribución más relevante en
el medievalismo, su esquema sobre historia económica y social, fue enunciada cuando esta porción
de la historiografía, en sus versiones más reflexivas, comenzaba a asomar con ayuda
interdisciplinaria. Si Lamprecht, a quien Pirenne admiró, fue desacreditado por el positivismo alemán
con el argumento ramplón de todo positivista (supuesta falta de rigor en la lectura de documentos o
asuntos de detalle), desde 1930 aparecían condiciones más favorables para la recepción de una
nueva forma de hacer historia. Lucien Febvre (1878-1956) y Marc Bloch (1886-1944) (que también
ejercerían influencia en Romero) con los Annales fueron claves en este aspecto, y el autor belga se
convirtió en un puente entre lo que se había generado en Alemania, con los ilustres antecedentes
de Marx y Weber por un lado, y Francia por el otro. A partir de esa posición, el anhelo por el
predominio ecuménico de la escuela de los Annales, fomentado por Lucien Febvre, Fernand
Braudel (1902-1985) y sus sucesores, con su concepto de la historia como ciencia social, fue una vía
indirecta para que Pirenne permaneciera vigente allí donde se estudiaba la época medieval o los
orígenes del mundo burgués (y esto fue evidente en Argentina). En ese mismo sentido, la matriz
ideológica y científica de sus teorías sustentó muchas y diversas interpretaciones del factor
mercado que excedieron el marco del medievalismo. Los nombres de estos intérpretes: Paul
Sweezy, Andre Gunder Frank, Immanuel Wallerstein, Fernand Braudel y muchos otros, hablan de la
magnitud del enfoque. Entre estos autores no faltaron los influenciados por el materialismo
histórico, en especial por un concepto de explotación entre países ricos y países pobres que veían
que se realizó (y seguía realizándose) a través del comercio a distancia. Esta influencia llega hasta
hoy, cuando asistimos a la validación de algunas de las tesis de Pirenne por historiadores que
adhieren a la ortodoxia neoclásica. Todo esto confirma la inconmovible actualidad de este
historiador, se acuerde o no con él, y cuando a veces pareció que se lo desmoronaba con una
avalancha de objeciones, su figura volvía a nacer de los escombros para reconstruir la doctrina del
factor mercado en la historia. Recordemos los puntos esenciales de su interpretación que Romero



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 42

retomó.

Hasta comienzos del siglo VIII, afirmó, hubo capitalismo en Europa porque, prolongándose la
economía de la Antigüedad, circularon mercancías y dinero. Entonces ese régimen se desvaneció
con la expansión musulmana por el Mediterráneo que interrumpió los lazos comerciales, lo que
habría originado una economía natural sin intercambio que fue típica del período carolingio (de lo
que surgió el concepto de que Carlomagno sería inconcebible sin Mahoma). El dominio, con su
tendencia autárquica y su economía natural fue concebido, en esta dirección, como la antítesis del
intercambio monetario y mercantil que definiría al burgués. Recién en el último cuarto del siglo XI
reaparecieron los mercaderes, en principio vagabundos, y con ellos el intercambio, cuando la
organización de los árabes declinaba y las naves volvían a transitar. Ese comercio necesitaba lo que
el señor le negaba, independencia para comprar y vender, y ese engranaje de oferta y demanda
socavaría inercialmente la economía de subsistencia hasta entonces predominante. Esa prerrogativa
se debió ejercer en un ambiente particular al que no llegaban las restricciones que pesaban sobre
los siervos: la ciudad. Sería ésta el reducto de los hombres libres, con lo cual rescataba Pirenne un
aspecto de la tesis de Thierry. Ese burgués comercial de la primera instalación se dedicó a fabricar
manufacturas para vender, y por eso se hizo artesano y fue comerciante por derivación. Empezaba
entonces su larga epopeya respirando un aire ciudadano que lo inmunizaba de la servidumbre
(Stadtluft macht frei) habilitándolo para la operación que concretaba su ser social. Por ello la
definición inaugural del burgués fue jurídica e institucional, en tanto la ciudad era un îlot juridique, es
decir, une veritable inmunité habitada por une classe juridique opuesta a las jurisdicciones señoriales.
Si en términos globales se ve una filiación conceptual con Adam Smith, la connotación que se acaba
de mencionar (que lleva a pensar en un historiador menos “económico” y más “político social” de lo
que usualmente se cree) empalma con la explicación neoclásica institucional tipo Douglas North
sobre los orígenes del capitalismo. Esta connotación le otorga, como dijimos, a la tesis clásica que
Pirenne representa una inesperada actualidad.

Esos nuevos actores de la Edad Media que en calles y arrabales se consagraban a sus oficios
crearon el burgo creándose a sí mismos, y procuraron organizarse en asociaciones juradas de
carácter territorial llamadas comunas. Fue un alumbramiento no siempre deseado por el señor que
a veces pretendió ser el Herodes del niño, y con ello las condiciones del enfrentamiento entre
ámbitos sociales y económicos opuestos estaban dadas. No obstante, el creciente tráfico mercantil
enriqueció a los mercaderes.

Es innegable que la atención que Pirenne le dedicó a Flandes influyó en su esquema, ya que
efectivamente en Brujas, Gante o Ypres los mercaderes alcanzaron un gran desarrollo, emanación
de una independencia que creyó ver en su apogeo durante el siglo XIII. Sin embargo el bosquejo se
adoptó de manera general en coincidencia con las dos edades que Marc Bloch confería a la época



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 43

medieval.

Este modelo dual de un principio activo (el comercio) disolviendo a otro sin movimiento propio (la
economía natural), proceso conducido por el comerciante como verdadero operador revolucionario,
fue la llave que abrió para Pirenne la explicación del período posterior al año 1050, explicación que
impugnaba interpretaciones previas por las que se consideraba que las comunas tuvieron un origen
militar y feudal (tomando este último término en el restringido alcance institucional y jurídico). Ese
comercio era para Pirenne algo más que una forma de circulación: era capitalismo, y este concepto
se instituyó en la categoría organizadora de su representación histórica (y de hecho, de ella
depende el concepto de economía señorial y todo el proceso). Ello respondía a una concepción
tomada de Adam Smith, y en esos actores que decidieron instalarse estaba la génesis de lo que
serían las ciudades. La prueba contundente, respondiendo a criterios de exégesis positivista
largamente instalados, podía ser filológica al afirmar que hasta principios del siglo XII los términos
mercator y burgensis eran sinónimos.

Otro criterio se suma a los fundamentos de este modelo según advirtió Ronald Witt: Pirenne no solo
pensaba que el capital comercial se generaba por sí mismo en el comercio, sino que también
postuló que una persona dedicada exitosamente a una actividad económica no podía dedicarse a
otras con el mismo resultado, y de aquí deviene la importancia que le otorgó al comerciante que
llegaba desde afuera del sistema, y en este punto coincidió con Marc Bloch que afirmaba que el
señor feudal se convertía en el siglo XIII en un rentista con una débil capacidad para adaptarse a una
economía comercial.  La concepción fue seguida por otros medievalistas, y en todos los casos esto
remite a la tesis de lucha de clases sobre que una nobleza incapaz de transformarse se cerraba
sobre sí misma para enfrentar a los burgueses, y se daba así una oposición ciudad campo o
terratenientes comerciantes.

Contemplado el cuadro de Pirenne en perspectiva, el capitalismo pasa a ser la sustancia eterna que
en su perduración conoce eclipses momentáneos de los que vuelve para mostrar que nunca
abandonará la civilización, más allá de que cada período tendría “una clase distinta y separada de
capitalistas”. Esa sustancia se encarna en el imperecedero hombre de mercado, y con él se
desplaza por todos los rincones donde se le permita transitar erosionando con la compraventa la
economía estática natural, aunque al no suprimir automáticamente a las fuerzas tradicionales, los
mercaderes medievales debieron afrontar esas fuerzas conservadoras. Para ello buscaron
organizarse en las comunas y exigieron sus derechos logrando sus propósitos en diversos grados.
Estas demandas, inscriptas en un accionar intensamente transformador (generador de capitalismo),
aun cuando fueran muy modestas quedaron irremediablemente envueltas en una impronta
revolucionaria. Asomó así la prehistoria de 1789, porque el ascenso social no solo no estuvo exento
de luchas sino que fue en sí mismo conflicto, aun cuando no se expresara en las calles de la ciudad.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 44

El motín urbano que efectivamente se dio en distintos lugares era un episodio más, y posiblemente
fue el de mayor significado de todos los que jalonaron el desenvolvimiento burgués, aunque en
este tema se le puede aplicar a Pirenne lo que Claude Debussy dijo sobre Richard Wagner para
enfatizar que más bien agotó lo existente y no abrió la modernidad, de que fue un ocaso que
algunos tomaron por una aurora, ya que la concepción pirenniana representó un estadio declinante
de la tesis liberal clásica sobre el carácter radical liberador de las luchas burguesas. En esta línea
Pirenne mostraba, por ejemplo, el levantamiento de Cambrai, que largamente preparado se dio
finalmente en 1077 cuando los burgueses aprovecharon que su obispo se había ausentado para ir a
la corte del emperador. Describió entonces, aunque en dosis homeopáticas, como se imbricó la
denuncia contra el prelado simoníaco con el movimiento por la democracia urbana a través de la
lucha. En ese contexto se organizó la defensa mediante la comuna jurada por todos, una
organización que fue hecha para la lucha en una ciudad episcopal y que sería un instrumento de
liberación económica de las ciudades del norte de Francia y de la Alemania renana. Los burgueses
enfrentando al abad o al obispo representaban esos comienzos, y eran de la misma naturaleza que
los que protagonizaron 1789, con lo cual diluyó toda diferencia sustancial entre pasado y presente, o
bien esa diferencia la redujo a una magnitud cuantitativa, ya que el burgués entraba por la claraboya
de la teoría a una especie de inmortalidad conceptual. Nos es dado conjeturar que ese lazo con
revoluciones posteriores que se repitieron por Europa y América, debió nutrir la idea de que en la
Edad Media el movimiento comunal habría sido un fenómeno histórico universal.   

Subrayemos que en las elaboraciones de Pirenne las luchas no desaparecieron pero han disminuido
notablemente su importancia si se compara con el lugar que les había dado Thierry, en la medida en
que la cuestión central del desenvolvimiento de la burguesía radicó en el engranaje económico a
través de la circulación de mercancías y la organización jurídica que lograba con apoyo
gubernamental. Es de importancia que retengamos estas diferencias, porque en este aspecto
Romero representó un giro hacia la dimensión subjetiva (ideológica y política) de las
transformaciones de los siglos XI y XII, en el cual el papel del comercio estuvo presente pero como
medio que habilitaba la acción social.  En este aspecto puede decirse que Romero recuperó un
aspecto sustancial del Thierry actualizado por la proposición económica general de Pirenne y por
sus propias pesquisas sobre los testimonios del período. De ambos predecesores rescató también
la contribución que en ese devenir recibieron los burgueses de un nuevo protagonista.

Efectivamente según Pirenne, el nuevo actor de la historia no estuvo solo. En el medio hostil que lo
rodeaba contó con un aliado de peso al que supo agradecer, la monarquía, que le otorgó privilegios
y le ofreció una contribución esencial para convertirlo en clase social adulta, en tanto que con su
apoyo se impuso a los feudales. Su instrumento fue un Estado tendencialmente favorable al
capitalismo, punto de vista compartido por investigadores de diversos países armonizados por la
misma doctrina. La burguesía surgió así de una integración fluctuante de altruismo (con nuevas



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 45

ideas de justicia) y crudos intereses materiales, en un proceso por el cual si el mercado la creaba, el
amparo jurídico e institucional permitió su desarrollo.

Notemos que en Pirenne la dicotomía económica que instalaba el negociante medieval lo situaba
de por sí en un papel transformador. De aquí se desprende que el movimiento comunal en su
conjunto, destinado a lograr la auto organización para tener el gobierno local y mejores condiciones
legales habría sido connaturalmente revolucionario, aun cuando se haya dado de manera pacífica.
En este entramado conceptual las sublevaciones violentas no se distinguen cualitativamente de
otros procedimientos que apuntaban a lo mismo, en tanto fueron solo un momento agudo de ese
curso general. Su tratamiento historiográfico en un plano equivalente con la formulación jurídica (las
cartas de franquicias urbanas) o con la nueva organización comunal se justifica. Por todo esto, en el
cuadro de Pirenne la economía, o para ser más precisos, el mercado, era determinante, y en este
punto sus críticos hallarían el talón de Aquiles de la teoría.

Si bien Romero aplicó muy de cerca la tesis económica de Pirenne, no dejó de estar atento a los
estudios que restringían o limitaban algunas de las proposiciones del historiador belga. Así por
ejemplo, en el ya mencionado estudio de 1950 sobre el espíritu burgués y la crisis bajo medieval,
llamaba la atención en nota de pie de página sobre la diferencia que Nicola Ottokar había
establecido entre las ciudades italianas y las ciudades flamencas y francesas. Es un matiz de
importancia, porque una de las cuestiones críticas que se le presentó a la tesis de Pirenne estuvo en
los que la admitieron para las ciudades flamencas o alemanas pero no para las que ellos analizaban
fuera de esas áreas. Ésta ha sido la posición del profesor de la Universidad de Florencia (de origen
ruso) Ottokar que no creyó que la concepción de Pirenne pudiera aplicarse a la ciudad italiana y al
surgimiento de su comuna. En consecuencia la visión clásica de Pirenne aquí se admitió
emplazándola en una tensión. Sus conceptos liminares funcionan para lo que Pirenne analizó,
porque allí la condición civil de la población efectivamente se transformó, pasando de ser una masa
inerte sujeta a los señores y sin individualidad cívica, a constituir un organismo político dotado de
derechos y atribuciones. En este sentido la ciudad como ámbito económico diferenciado fue
paralela a su diferenciación jurídica, aunque esa singularidad como fenómeno aislado fue un rasgo
del centro norte de Europa, mientras que en Italia la función jurídica y política del organismo
ciudadano fue más vasta, ya que trascendió el límite de la ciudad. Al mismo tiempo en Italia el
elemento ciudadano era más heterogéneo y comprendía a los nobles feudatarios de la ciudad y del
campo, con lo cual la figura del cittadino de una comuna era diferente a la del burgués de una
ciudad del norte de Europa. En esta última zona sí había una neta diferencia entre ciudad y campo, o
entre burguesía y nobleza terrateniente. En cambio en Italia la ciudad tenía la misión de unir y
organizar el territorio circundante, con lo cual a diferencia de la ciudad de Oltralpe, no era un mundo
aislado sino un núcleo de unidad y coordinación, reproduciendo en este punto un rasgo de la civitas
romana. También fue un centro de atracción para los estratos superiores de la campiña circundante,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 46

no configurándose como en los ámbitos estudiados por Pirenne una isla burguesa. En conexión con
esto, la comuna italiana tenía un atributo cittadino, pero no en el sentido de que se restringía a la
ciudad, sino en cuanto era el centro que organizaba las relaciones de un mundo más amplio. De
hecho los feudatarios vivían en la ciudad y a menudo participaban de su vida económica, y los
elementos más estrechamente burgueses tenían siempre un pie en el labrantío donde eran
propietarios e incluso tenían derechos feudales. Por lo tanto los intereses y las relaciones de la
campiña eran parte de la ciudad, ya que los nobles y los propietarios de tierras no quedaban
aislados en sus feudos y fincas, sino que vivían frecuentemente en las ciudades donde tenían sus
casas y fortalezas, participando de la vida local. De esta manera se fue reconstruyendo la antigua
unidad de la ciudad romana. Todo esto daba una sustancial diferencia con otras urbes europeas que
tenían una población eminentemente burguesa, es decir de artesanos y comerciantes,
constituyendo un ámbito cerrado y específico. Si allí habitaban otros elementos, eran
completamente extraños a la organización interna. En conformidad con esto la comuna italiana en
su primera fase era una institución aristocrática, aunque esto fue un rasgo común a todas las
ciudades europeas. Pero mientras que en el norte esa aristocracia estaba formada por un estrato
burgués, en Italia estaba formada en gran parte por elementos feudales, lo que incluso llevó a
proponer la hipótesis sobre el origen señorial de la comuna italiana. Si bien esta última suposición
fue rechazada en su momento (hacia 1940), admitió Ottokar que la dirección de la vida pública
estuvo en manos de la aristocracia que había promovido la asociación comunal.

Gran parte de estos conceptos fueron compartidos por Edith Ennen, que agregaba que algunos de
esos atributos italianos, como el ingreso de los nobles en la ciudad, fueron corrientes en el sur de
Europa. Debe considerarse al respecto que el clásico libro de Ennen sobre las ciudades medievales
figuraba en la biblioteca de Romero, y su lectura necesariamente también debió haber matizado
algunos de los esquemas que derivaban de Pirenne. En otras aristas del asunto, Ennen participó de
la gran visión de Pirenne y coincidió con los desarrollos que Romero concretaba en Buenos Aires.

Es así como en lo que respecta a nuestro tema siguió Ennen en parte las divisiones dadas por
Pirenne entre un medioevo precomunal en el que prevalecía el poder señorial, y una segunda etapa
que se iniciaba en el siglo XI de renacimiento comercial, división del trabajo y mercado. En esta
segunda etapa surgieron poderosos movimientos, que a veces se transformaban en revolucionarios
y en ese caso estuvieron destinados a conseguir paz y libertad. La primera era una necesidad del
comercio mientras que la segunda era una aspiración general de los habitantes que compartía la
Iglesia en tanto ésta buscaba obtener su independencia del poder laico. Fue también la época de la
comunidad y de la asociación en sus múltiples formas, en la medida en que frente a los señores no
se formaban individuos aislados, y de esa oposición surgieron situaciones de una autonomía
comunal que podía llegar a ser absoluta. Sin embargo advirtió que era falsa la opinión de que la
comuna no tuvo antecedentes o que solo se constituyó en el transcurso de este último proceso, y



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 47

en este aspecto formativo también su visión fue variada. Los precedentes de la comuna estuvieron
en las corporaciones de mercaderes y en el derecho que éstos necesitaban, tanto como en
funcionarios judiciales que eran nombrados por el señor al que le debían fidelidad y asimismo en
agrupaciones de vecinos.

2.5.4 Paralelismos e inclusión en una vanguardia

Henri Pirenne señaló en muchos aspectos un giro de importancia en el medievalismo y su nombre
se une al de Marc Bloch. Pero si el aporte fundamental de Pirenne estuvo en el gran proceso
comercial urbano y el de Marc Bloch estuvo en el examen de la sociedad feudal, en la historia
agraria comparada y en la antropología, el análisis de las estructuras políticas en su relación con
distintas instancias de la sociedad civil tuvo otros cultores. Fueron las excepciones que se apartaron
de la enumeración de hechos para incursionar por otras formas de análisis. Obviamente Romero 
figura en una primera línea en este tipo de estudios, aunque hubo otras excepciones. Una rápida
exploración sobre esos autores muestra que puede ser incluido en una vanguardia de hecho, es
decir, en un grupo de historiadores que incursionaron en la mencionada problemática.

Una de esas excepciones fue Otto Hintze (1861-1940), que, bajo la influencia de Max Weber produjo
una notable elaboración sobre elementos sistémicos del armazón político feudal en su relación con
el constitucionalismo, línea de trabajo que fue retomada (por influencia de Frederic William
Maitland) por algunos medievalistas de Estados Unidos de América. Su criterio de que la estructura
social condicionaba la constitución política, la comparación que estableció con el despotismo
oriental (una problemática clásica del pensamiento político) y sus observaciones sobre las
ciudades-estado griegas, le permitieron captar la peculiaridad de la organización estamental del
feudalismo. En ésta fue característica la división entre el poder del rey y las autoridades particulares
con un sistema de dominación personal cuyos antecedentes se remontaban a la organización
germánica, cualidad que se complementó con la estrecha conexión entre Estado e Iglesia. Estos
caracteres se explican a su vez por la síntesis romano germánica que sirvió de base al Estado
franco, asunto sobre el que asimismo se explayó Romero. Con la evolución del vasallaje y las
inmunidades comenzaron a formarse Estados dentro de un Estado que adquirió un rasgo
patrimonial. En esta organización la constitución estamental de la Edad Media halló Hintze el origen
histórico de la constitución representativa del mundo capitalista moderno, porque si bien entre una
y otra hay una fuerte oposición de principio, ambas constituciones pertenecieron a un ciclo
coherente de desarrollo histórico.

Hintze nos conecta con las elaboraciones de Romero en lo que atañe a instancias de gobierno que
por debajo del Estado, y en virtud de individuos provistos de derechos subjetivos patrimoniales,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 48

anulaban cualquier posibilidad de concentración de poder en el centro. El estudio se orientó de esta
manera hacia los fundamentos históricos de la conexión entre la sociedad política y la sociedad civil,
es decir, entre el vértice que tiene hoy el monopolio de la coacción social y las organizaciones que
acotan el ejercicio de ese monopolio en la forma occidental de gobierno y sociedad.

En una similar línea de trabajo aunque más cercana a la visión de Romero por la importancia que
otorgó a la burguesía, se desarrolló la labor del marxista heterodoxo Leo Kofler (1907-1995), cuyo
libro sobre la evolución histórica de la sociedad civil burguesa también figuraba en la biblioteca
personal de Romero en su edición de 1948. En este estudio se observan muchos elementos
paralelos a los que Romero elaboraba entonces y que tuvieron su más acabada consumación en La
revolución burguesa, incluyendo conceptos cercanos a los de formas transaccionales, aunque cabe
decir que la cronología de publicaciones muestra que el historiador argentino desplegó sus
reflexiones de manera independiente.

Historiador de Alemania oriental, no apeló Kofler a las citas canónicas del estalinismo y tuvo la
audacia de basarse en un “historiador burgués” como Henri Pirenne para referirse a los inicios
medievales de la burguesía. No obstante matizó la tesis del historiador belga otorgando más peso a
la división social del trabajo entre ciudad y campo en el estadio inicial, lo que habría permitido la
calificación laboral del artesano, y estableció una diferencia cualitativa entre la producción urbana
artesanal para mercados distantes y la producción artesanal destinada a satisfacer la necesidad del
productor, y en este aspecto el gran comercio habría representado un salto hacia el inicio del
capitalismo. Sobre el movimiento social del período por un lado afirmó que los movimientos
urbanos que se dieron desde mediados del siglo XI, y en especial durante el XII, representaron una
lucha muchas veces exitosa contra el autoritarismo feudal que se ejercía a través del emperador, de
los reyes, los señores o los obispos. Por ello hacia el 1100 se ingresó en la época en que los
ciudadanos intentaron la emancipación con un nuevo régimen jurídico e institucional, y aun cuando
no hayan obtenido los mismos resultados en todas partes, lograron en general obtener su propia
administración, el derecho de mercado y el ejercicio jurisdiccional en su área, entre otras conquistas.

Por otro lado Kofler se desprendió de este esquema para dar más gravitación a una segunda
oposición que se desarrolló en el interior de esa dinámica, y que se mostró de manera relativamente
temprana: la antítesis entre el patriciado compuesto por la burguesía comercial que se apoderaba
del poder municipal y los gremios de artesanos. Eran dos clases opuestas. El gran mercader, decía
Kofler, apenas se interesó por el mercado local, ya que se concentraba en el tráfico de larga
distancia del que obtenía una muy alta cuota de ganancia que le permitía aproximarse a la nobleza.
De esto derivó que adoptara una concepción no revolucionaria, que se expresó en un racionalismo
ideológico conservador (Rationalismus ideologischen konservativen) que fue característico de la
burguesía renacentista y de los humanistas. Su enfoque estuvo orientado a detectar el papel no



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 49

transformador de esa gran burguesía. Simultáneamente surgió entre esa oligarquía urbana y los
trabajadores manuales una oposición de clase (Klassengegensatz), que se superpuso a las luchas
entre la vieja nobleza y las nuevas clases burguesas en ascenso. Pero además en el Renacimiento
se desplegó un individualismo radical junto a la concentración del Estado, lo que significó desplazar
la oposición medieval entre la dependencia colectiva de los individuos y la fragmentación de la
sociedad, y esa situación de comienzos de la Época Moderna la comprendería Maquiavelo como
una específica mezcla (spezifische Mischung) de democracia y absolutismo. En algunos casos con
apoyo del rey y en otros sin ese apoyo, las ciudades obtenían una creciente autonomía política
opuesta al feudalismo, ya se tratara de las ciudades italianas del siglo XIII o de las flamencas del XIV,
y en este punto también se manifiesta la cercanía con las elaboraciones de Pirenne. Incluyó esa
proximidad el papel de las monarquías absolutas a las que vio jugando un papel de apoyo a los
burgueses urbanos, y resolvió el carácter feudal que esas formas estatales develaron en épocas
modernas diferenciando entre el absolutismo progresista (fortschrittlichen Absolutismus) inicial,
aunque no revolucionario (aber er war nicht revolutionär), y el absolutismo reaccionario de los siglos
XVII y XVIII.

El repaso por este contenido que se expuso aquí en su trazas primaria, nos afirma en la convicción
de que no existió una influencia directa visible entre Romero que estaba elaborando sus cuestiones
y Kofler, aunque es posible que la lectura del libro de este último haya contribuido para afianzar sus
ideas, lo cual es un ingrediente nada despreciable cuando se inicia una excursión por parajes que la
mayor parte de los historiadores no visita. Dejando las suposiciones de lado, concentrémonos en
similitudes.

Ante todo la que fue dada por la hostilidad del medio, porque Romero padeció la proscripción
política entre 1943 y 1955, a lo que se sumó la animosidad de los historiadores tradicionales que se
prolongó más allá de la caída del gobierno peronista (algunos nunca renunciaron al insondable
rencor que sentían por el historiador que con su sola presencia había perturbado sus cómodos
sillones en el positivismo). Kofler por su parte padeció la beligerancia de las autoridades de la
República Democrática Alemana, debiendo emigrar a Occidente poco después de la publicación
del libro. Esos avatares de la existencia personal tuvieron sus ecos en la consideración
historiográfica, porque ni Kofler ni Romero figuran entre los nombres que hoy manejan los
medievalistas, a lo que debe añadirse que la vía de reflexión de Otto Hintze (y de otros historiadores
alemanes) fue abandonada en la posguerra bajo la sospecha de que alimentaba las concepciones
corporativas de los nazis.

En los tres historiadores mencionados resalta además otro rasgo compartido que no estuvo dado
por las fuentes de sus pensamientos sino por el enfoque y los objetivos, porque Romero usó
fuentes literarias y cronísticas, Kofler solo manejó bibliografía y Hintze combinó bibliografía con



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 50

textos legales, pero los tres se distinguieron por una predisposición eminentemente reflexiva
destinada a captar el armazón de ideas que impulsaban la actividad social. Mientras que Hintze veía
esas ideas en las prácticas que las normas jurídicas traslucían e impulsaban, Romero y Kofler
apoyándose en Pirenne se dedicaron a captar matrices de pensamiento que surgían de la
meditación que sobre la realidad efectuaban los actores sociales para modificarla. Consagraron su
atención en determinados individuos a los que creyeron representativos de ese proceder.

Esta incursión por una historia sustancial llevó de por sí a seleccionar de la multiplicidad caótica de
hechos que se le presentaban al historiador los que éste juzgó significativos, y a partir de ese primer
proceder avanzar en esa comprensión de la profundidad del proceso. Inevitablemente Hintze,
Romero y Kofler prescindieron de muchos datos que el positivista se obligaba a registrar (la
memoria fue durante mucho tiempo la cualidad más atendida por los historiadores), y en base a ese
proceso abstractivo avanzaron hacia esa dialéctica entre ideas, acción y realidad que les interesaba
develar a los dos últimos en el proceso bajo examen, mientras que el primero se inclinó
preferentemente por detectar la objetivación institucional que surgía de esa confrontación entre
realidad e ideas.

Ese régimen de trabajo que pasaba ante todo por escoger situaciones relevantes prescindiendo de
muchas otras fue similar al que aplicó Pirenne para su Historia de Europa, redactada durante la
primera guerra mundial. Entonces prisionero de los alemanes, alejado de bibliotecas y ficheros,
Pirenne sintetizó en esa obra treinta y cinco años de investigaciones privilegiando una interpretación
global que obligadamente debió construir con las informaciones esenciales que había retenido. Ese
relativo distanciamiento del dato para reflexionar mejor se reprodujo en la escritura de la Revolución
burguesa, y posponiendo detalles pudo Romero concentrarse mejor en lo esencial. En este camino
otro punto de encuentro entre este último y Pirenne es que ambos prepararon sus libros
fundamentales con monografías en las que examinaron los pormenores de problemáticas que
luego integrarían en la obra mayor. En esos estudios particulares la erudición fue un prerrequisito,
como hemos señalado con respecto a Romero y como se puede constatar en Pirenne.

Otro aspecto que se denota en la comparación es la importancia que tuvieron las lecturas
formativas en estos historiadores. Ya se habló aquí de Pirenne y la influencia que recibió de
historiadores económicos, así como también el ascendiente que tuvo Weber en Hintze. Por su parte
Kofler poseyó una sólida formación teórica en el marxismo (en sus escritos brota la fuerte presencia
de G. Lukács) y Romero la tomó de un abanico muy amplio de lecturas filosóficas y literarias. Su
caso es notable y al mismo tiempo sintomático de una forma de trabajo intelectual. Veamos un
instante más su proceder.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 51



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 52

Cristo Pantocrátor. c. 1120. Iglesia de San Clemente de Tahull, España.

El rastreo a través de los estudios de Romero que se han manejado en la presente contribución
indica que las menciones de bibliografía interpretativa son sumamente escasas. Los estudios de
erudición como los que realizó Menéndez Pidal destinados a apoyar su exégesis de textos son un
poco más numerosos, pero la mayor parte de sus referencias se corresponden a fuentes primarias.
Sobre ellas profundizó y con ellas ha comparado contenidos y formas para establecer
razonamientos sobre la situación histórica. Las menciones de filósofos o de literatos han sido solo
ocasionales y dispersas, pero además poco frecuentes. Sin embargo un vasto respaldo de lecturas
se presiente en la densidad del análisis, en las proyecciones que estableció a través del tiempo y en
el traslado de su mirada de una región a otra. El aspecto destacable es entonces la movilización de
un bagaje muy amplio de cultura  que con extrema lucidez sirvió para llegar con el análisis histórico
a los rincones del funcionamiento social donde el positivismo no llegaba. Es lo que hicieron Pirenne,
Kofler y Hintze, así como antes los había hecho Thierry, autores que con Romero proporcionaron
bases para avanzar en la comprensión histórica de nuestra sociedad civil en su relación con la
sociedad política.

3. José Luis Romero medievalista. Las décadas de 1960 y 1970

3.1 Introducción



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 53

Tapiz de Baldish.  Noruega, c. 1150-1190.

La revolución burguesa en el mundo feudal, libro publicado en Buenos Aires en 1967 en el que
Romero aborda la historia social de la Edad Media con especial atención en el surgimiento de la
burguesía en los siglos XI y XIII, marca un hito en la historiografía argentina. Con esta obra, que se
complementa con Crisis y orden del mundo feudo burgués, publicado en 1980 después de su muerte
(ocurrida en febrero de 1977), se llega a la parte culminante de su trabajo como medievalista.
Recorreremos estos dos libros intercalando derivaciones hacia la investigación actual para concluir
con una consideración sintética general.

No es ocioso reiterar lo que se precisó en el estudio anterior: las notas que apostillan estas
exposiciones no son más que indicaciones generales; excedería los límites de ensayos como los
presentes exponer una documentación y una bibliografía más o menos completa.

3.2 La revolución burguesa en el mundo feudal: reseña y actualidad



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 54

Tapiz de Bayeux, siglo XI.

Vayamos entonces a esta obra.

Con las invasiones bárbaras se inicia el estudio. A las formas híbridas dadas por la confluencia del
legado cultural de Roma y del cristianismo, se agregó la influencia germánica, y se dio entonces una
yuxtaposición de ideas y creencias diversas (sistematizadas o no) junto a distintos grupos étnicos en
lucha por el predominio. La economía y la sociedad no configuraban una estructura fija sino una
situación cambiante por la acción social, y en ese cuadro inestable se delineó una nobleza de
nacimiento y otra de servicio que se aprovechaba de las frecuentes mutaciones. Su ascenso era
más político que económico, acarreando una diferenciación marcada por el estatus; a partir de esa
disparidad estamental delineó sus intereses de clase. Esta presencia aristocrática limitó el poder de
la monarquía, concepto que Romero había manejado en estudios previos. En términos generales
este análisis concuerda con lo que dicen medievalistas actuales que (como Chris Wickham) hablan
del tránsito de una sociedad de rango a otra de clases, siendo la práctica política un instrumento
básico del cambio.

Si bien decayó la antigua cultura erudita, los altos representantes de la Iglesia salvaron ese legado,
cuestión cuya importancia es hoy considerada por los historiadores. Revivieron asimismo
convicciones paganas sobre las que se superpuso el cristianismo; se difundió la creencia en lo
sobrenatural y se determinó la tendencia a no discriminar entre realidad e irrealidad. Afirmando la
realidad de la irrealidad el cristianismo canalizó las tendencias a lo misterioso que obraban en los
espíritus romano y germánico. Ese mundo de la irrealidad era muy rico, con seres celestiales y
demoníacos que actuaban sobre el mundo sensible al que le daban su sentido, y ese valor que se le
otorgaba a la irrealidad llevó a que fuera el objetivo supremo del conocimiento. Para los cristianos el
trasmundo se conocía por la revelación; conocerlo era enterarse del destino del hombre
determinado por la Providencia. Dios daba muestra de su ira a través del fuego, de la peste o de las



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 55

enfermedades, y se creyó imprescindible operar para apaciguarlo. Los santos, y en especial sus
reliquias, adquirieron importancia porque el cristianismo les trasladó poderes taumaturgos. Junto a
esas prácticas litúrgicas, una gama de magos y hechiceros competía con los sacerdotes.
Recordemos que ya desde su primera síntesis sobre la historia medieval advirtió Romero sobre el
peso que tuvieron las tradiciones paganas en los primeros siglos medievales y aún después,
situación que ahora tuvo un más amplio desarrollo expositivo. Una vez más el estudio actual avala
estas elaboraciones que por otra parte eran muy originales cuando se publicaron.

La Iglesia aportó también la concepción de un poder articulado en jerarquías, ordenamiento en el
que esta institución se situaba en su cumbre dando un aporte estabilizador, y con el ideal de que lo
terrenal se subordinada a lo divino trabajó para someter al poder civil. Este accionar de la Iglesia
significa entonces que no estamos ante una mera situación folclórica compuesta solo por magos y
hechiceros (a pesar de la importancia que tuvieron esas prácticas), y en consecuencia no se logra
una representación adecuada si se considera a la Edad Media occidental como un espacio teñido
por el primitivismo y solo accesible al estudio mediante la antropología como creyeron algunos
medievalistas. Romero por el contrario, con un acercamiento más general al material bajo escrutinio
que el que se logró desde la antropología histórica (aun cuando se siente que haya carecido de
conceptos antropológicos de importancia como el de don y contra don), puso en relación lo popular
y lo erudito religioso para seguir la interacción de niveles sacros paganos y cristianos (del pueblo y
de la elite), y en esto superó a mucho de lo que vino después.

Con los componentes que se han descripto, el esquema de aristocracia, monarquía e Iglesia quedó
así esbozado, y fue el fundamento del orden cristiano feudal que sobrevino tras la disolución del
Imperio Carolingio.

En el período feudal, entre los siglos IX y XI, los señoríos se convirtieron en unidades políticas casi
autónomas, y ésta constituyó la etapa previa al período feudo burgués que se extendió entre los
siglos XI y XIII. Empecemos por la era feudal.

La debilidad de los últimos carolingios permitió el fortalecimiento de la aristocracia y de la Iglesia.
Adquirió importancia la lealtad personal fundada en el servicio de armas y la entrega de tierras; con
ese vasallaje se consolidaron los linajes. Junto a la parcelación de fuerzas, la violencia adquirió
relevancia y con ella sobrevino la inseguridad. En estas disquisiciones se detecta la aplicación de
elementos conceptuales weberianos en lo que respecta a equilibrios de fuerzas sociales en pugna,
a  los que deben añadirse otras cualidades emergentes del proceso, como ser los liderazgos
carismáticos de los jefes. 



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 56

La sociedad feudal no se encerró en sí misma: muchos emigraron a nuevas tierras, pero esto no fue
fortuito porque la lucha por la tierra había llegado a ser la causa fundamental de los conflictos. Esa
tierra ocupada se poblaba progresivamente de señoríos. Es notorio en lo que hace al mecanismo de
expansión el paralelismo que ofrece la descripción de Romero con la que en los últimos años
propuso Robert Bartlett, que vio en el traslado de señores de segundo orden a nuevos territorios un
dispositivo esencial de la ampliación geográfica del sistema.

La conquista aportaba violencia, pero también honor y riquezas al conquistador cuyas hazañas eran
cantadas por trovadores y juglares. En  esas circunstancias se elaboraba la ideología característica
de la sociedad feudal, establecida en base a “tres órdenes”: Adalberón, obispo de Laon, elaboró la
imagen de una sociedad en armónica división entre los que oran, los que luchan y los que trabajan.
La importancia de esta representación en los inicios del segundo milenio para el funcionamiento de
la sociedad fue destacada por la historiografía posterior, y más allá de las controversias que suscitan
otras representaciones más tempranas con ciertos matices que las diferencian de la versión
eclesiástica de Adalberón y de su similar redactada por Gerardo de Cambrai, se mantiene en pie la
matriz sustancial que Romero indicó sobre la centralidad que tuvo para la sociedad esta
construcción.

Con la aristocracia hostil a la monarquía nacieron los “barones rebeldes”. Las tierras que todavía
habían permanecido libres se convirtieron en feudos que un señor superior otorgaba a sus vasallos
a cambio de servicio militar.  Los más humildes por su parte recibían sus porciones con la condición
de dar trabajo o rentas. Los feudos se tornaron en jurisdiccionales, es decir, en distritos sobre los
cuales los señores ejercían soberana y hereditariamente su autoridad. Esta importancia del señorío
jurisdiccional (que los franceses llaman banal) la confirma la investigación posterior; por el contrario,
cuando Romero escribía no faltaba el afamado especialista convencido de que había sido producto
de una instauración tardía, lo que constituye un sorprendente error conceptual.  Pero a diferencia de
los medievalistas que veían en el señorío banal el inicio del sistema feudal hacia el año mil, Romero
concebía que ya en la época carolingia predominaba el régimen de producción del feudalismo,
cuestión sobre la que coinciden hoy destacados investigadores.  

En este período surgieron otras tendencias. Los normados conquistaron Inglaterra y el reino de las
Dos Sicilias, se activó la Reconquista ibérica, el dinero y las mercancías, que con la conquista de los
árabes habían dejado de utilizarse, comenzaron a circular nuevamente gracias a la progresiva
debilidad del califato. En esta descripción está contenida la tesis de Pirenne cuyos fundamentos se
han reseñado en el trabajo que se dedicó a las primeras dos décadas de trabajo de medievalista de
Romero.  



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 57

La Iglesia se organizó, infundió en la nobleza el espíritu de cruzada canalizando sus energías
belicosas en la tarea de ensanchar la autoridad pontificia y la cristiandad; esas expediciones
engrandecieron el poder nobiliario. Este estamento a su vez defendió sus prerrogativas ante los
burgueses que surgían. Frente a ellos los nobles adquirieron un fuerte sentimiento de clase, y la
entrada en sus filas fue cada vez más difícil para los advenedizos. El ingreso a la caballería se
revistió de un ceremonial cortesano que se confundía con un ritual religioso destinado a exaltar el
carácter misional del oficio. La nobleza pasó a ser una forma de vida visiblemente superior a la vida
del común de las personas, pautada por un sistema de convenciones. Sobre esto medievalistas
como Le Goff realizaron estudios antropológicos que confirman y perfeccionan el análisis que
Romero le dedicó a los valores y comportamientos que diferenciaban socialmente.

La práctica del poder se desarrolló junto a dos concepciones enfrentadas, una autoritaria de origen
romano, que renovó la Iglesia, y otra de un poder limitado, de origen germánico. Estos principios
contradictorios acompañaron los desarrollos cambiantes de los reinos, y en esos avatares puede
distinguirse la interacción entre teoría y práctica. Pero por detrás de todo esto estaba el problema
de la legitimidad del poder, que se planteó cuando Pepino, procedente de un linaje nuevo, llegó a
ser rey de los francos. La legitimidad le fue entonces otorgada por la Iglesia mediante el rito de la
unción, originándose una fuerte interpenetración de lo secular y lo religioso. Se manifestó desde
entonces una tendencia a confundir los fines del Estado con la Iglesia, proviniendo de este hecho la
concepción trascendental del Imperio, y la existencia colectiva debía orientarse de manera
correlativa hacia la redención eterna. También se afirmaron los poderes secular y religioso. Este
último, materializado en el papa y los obispos, reclamó la supremacía por tener la responsabilidad
de la salvación del hombre, un fin muy superior según los prelados a los fines terrenales, y los reyes
debían someterse en consecuencia al sucesor de San Pedro. Esto fue coronado con la doctrina de
que el poder civil provenía de Dios a través de la Iglesia, y ese poder civil debía servir a la Iglesia.

Las mentalidades tuvieron su trayectoria. Durante las convulsiones que siguieron a la disolución
carolingia la actitud psicológica de la aristocracia fue semejante a la que tuvo durante las invasiones.
Los terratenientes siguieron luchando por tierras, prestigio y poder, y su mentalidad baronial nacía
de las necesidades de la acción. La fuerza fue un valor sobre el que se construyó la imagen del
barón heroico, y aún después de que se impusieran los vínculos de dependencia, la figura del barón
rebelde e individualista perduró.

Cuando la aristocracia aseguró su hegemonía, se desarrolló la mentalidad de tipo cortés (el lujo y la
cortesía), a lo que no fue ajena la monarquía que coronaba el edificio feudal. Sobre esta base la
Iglesia logró que los aristócratas adoptaran la defensa de la fe, surgiendo así la mentalidad
caballeresca, que en su forma extrema desembocó en una concepción monacal y en las órdenes
militares.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 58

Esa caballería señalaba una duplicidad entre la acción que arrastraba a lo profano y el espíritu que
conducía a lo sagrado. Esto se desplegaba sin abandonar otras actitudes, lo que llevó a una idea
transaccional de los valores sociales. Este concepto de situación transaccional reaparece en otros
momentos del análisis.

Junto a las formas de pensar y vivir reseñadas se desarrollaron la vida contemplativa de los monjes
y la existencia más activa de los sacerdotes, administrando los sacramentos y predicando. En su
manifestación más elevada, la del obispo, se conjugaban la defensa de los bienes terrenales de la
Iglesia, la actividad espiritual y la eliminación de los herejes.  Esta milicia de Cristo lograría imponer
en el hombre la certidumbre de que la existencia verdadera era la nacida de la fe. Esta militancia
trajo la necesidad de la sabiduría, porque la revelación podía ser pasible de someterse al
convencimiento racional. La necesidad de iluminar la fe con la razón condujo a la filosofía y al
individualismo no exento de soberbia de un Abelardo, aunque también despertó la reacción adversa
de los tradicionalistas que decían que bastaba con la fe.

Si bien estas cuestiones son hoy conocidas, en la década de 1960 apenas se vinculaba, como hizo
Romero, esa actividad intelectual con el contexto social urbano, actividad racionalista consagrada a
conceptualizar el ser e iluminar la fe que provocó encendidas reacciones. En este flanco la obra que
se comenta no solo establecía una culminación al recorrido de Romero sino que lo ubicaba en el
estrecho grupo de los renovadores del tema.

Con la consolidación de la aristocracia y de la Iglesia surgió una sólida ortodoxia. No desapareció la
creencia en seres extraordinarios (hadas o demonios) ni en lugares sobrenaturales, y se siguió
conjeturando que la realidad sensible se explicaba por la irrealidad que solo podía ser revelada por
designio divino a través de sueños o visiones.

El mundo aparecía ordenado con una jerarquía inmutable y un destino trascendental; rebelarse
contra él era atentar contra Dios. Sin embargo ese mundo estaba en movimiento: avanzaban las
fronteras del espacio feudal y el comercio irrigó la vieja economía natural de autoconsumo
disolviéndola. Nuevos grupos de caballeros y de ministeriales (servidores de los señores) se
incorporaron a la nobleza, los siervos adquirieron posiciones y en áreas de colonización se
establecieron campesinos libres.

Los nobles que ocupaban nuevas tierras, los ministeriales enriquecidos y los burgueses en
ocupaciones mercantiles se aliaban, y de esa alianza surgiría el patriciado. En las ciudades donde
pululaban artesanos, comerciantes y asalariados se establecieron franciscanos y dominicos. Con
este nuevo cuadro se generó el inconformismo social y los conflictos (a los que contribuyeron los



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 59

herejes) se desplegaron desde las postrimerías del siglo XI. En especial en sitios mercantilizados se
desencadenaron tensiones que cristalizaron en movimientos burgueses opuestos a los señores.
Unidos por juramentos estos disidentes formaron grupos compactos que cobraban conciencia de sí
mismos y desembocaban en una organización institucional (gremios o comunas). Estos alzamientos,
intensos en el siglo XII, se inscribían en la crisis más general del período, la religiosa, que, al
debilitarse el orden tradicional proporcionaba la oportunidad para el estallido. Las tensiones sociales
se transformaron en tensiones políticas y en luchas por el poder, que fueron agudas en ciudades
dominadas por los obispos, en las cuales los burgueses tuvieron que esforzarse por su autonomía.

Romero consideró que los movimientos urbanos que se desarrollaron desde fines del siglo XI, junto
a los cuales incluyó tangencialmente las conquistas campesinas de nuevos territorios, se dirigieron
contra los señores que no aceptaban a los burgueses y sus nuevas propuestas de organización.
Esos señores eran principalmente eclesiásticos. La indicación sobre el matiz es aguda, pero juzgó
que la comuna afectó al viejo orden en su integridad, y habría sido un cambio innovador que la
nobleza solo aceptó resignadamente por obligación. Esta propuesta se inscribió en su tesis general
sobre esos movimientos como disrupciones burguesas, tesis que en sus estrictas definiciones
descarta cualquier posibilidad de que las comunas hayan participado en la reproducción del
sistema, y por esto la repulsa específica de los eclesiásticos solo la interpretó, en este régimen
interpretativo, como la expresión general del asunto: con el cuestionamiento a la Iglesia se
cuestionaba a todo el ordenamiento social. Esta tesis, que no explica cómo podían entonces
participar miembros del estrato de poder en expresiones anticlericales, remite a una conjetura: la
Iglesia proporcionaba la ideología de la clase dominante. Se planteó así una procedencia única de la
ideología que comparten hoy otros medievalistas, pero que deja de lado el hecho de que en
realidad, siguiendo la conceptuación de Hintze (visto en la sección anterior), la clase dominante en
la Edad Media estaba formada por una diarquía, y esto supuso diferencias entre laicos y
eclesiásticos que ningún medievalista ignora. Si bien la problemática remite a su vez a un concepto
que será necesario dilucidar con mayor detenimiento, el de la Iglesia como institución total, lo que
ahora importa decir es que esas diferencias se expresaron en términos generales en los gobiernos
burgueses que fueron aceptados por monarcas y rechazados por eclesiásticos. Esa desemejanza
remitía a su vez  a que obispos o abades que residían en una ciudad no tenían necesidad de delegar
poder para dominar y además deseaban mantener en sus manos todas las riendas del gobierno
para ejercer una ajustada vigilancia contra herejes y cismáticos religiosos. Por consiguiente
podemos afirmar, modificando parcialmente la tesis de Romero, que esos movimientos comunales
no se dirigieron contra todo el sistema imperante sino contra los que impedían la organización
burguesa en los municipios. Es una interpretación a la que han adherido los que estudiaron el
problema en los últimos tiempos.  

No obstante lo dicho, Romero reconoció que la violencia no se dio en todos lados porque en



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 60

muchas ciudades los señores (particularmente los laicos) admitieron el gobierno burgués. Esta
afirmación contradice el sentido más abarcador revolucionario con el que en términos globales
consideró esos movimientos, y esto se debe en gran medida a la forma de exposición plenamente
atada al seguimiento del fenómeno con muy transitorias plataformas de sistematización. En estas
últimas los movimientos comunales son considerados como rupturas revolucionarias generales
contra todo el régimen señorial, pero en cuanto llega a la inspección de casos particulares esa
generalidad se acota. Aparecen entonces en el relato las mencionadas aceptaciones de aquellos
poderosos (como los monarcas o los señores que tenían un poderío similar al de los reyes) que
necesitaron del gobierno burgués para consolidar su dominio. En este punto se nos presenta la
precariedad de un esquema desbordado por la riqueza del devenir en observación.

Concreciones como la indicada por Romero establecen un enunciado más rico y preciso que el
dado por una supuesta e inexplicable diferencia en esto entre ciudad y campo como planteó por
ejemplo Robert Fossier (percepción que inercialmente adoptan muchos medievalistas). Dijo además
Romero sobre esto que otorgar cierta participación en el gobierno a un grupo responsable de
burgueses no importaba mayor riesgo político y ofrecía por el contrario ciertas garantías de sujeción
y solidaridad. Eran iguales los móviles que tenían reyes y emperadores, porque ceder cierta
jurisdicción de la ciudad comportaba la ayuda de un grupo social. Esta sagaz observación se
complementa con otra que restringe el alcance de esa delegación de mandos, porque notó con
acierto que en la medida en que la monarquía se sintió fuerte comenzó a recuperar parte de los
poderes que había delegado. Esto último es confirmado por el intervencionismo de los corregidores
en las urbes de España, lo que provocó con el tiempo algunas notables reacciones por parte de las
oligarquías concejiles.

La burguesía necesitaba ese gobierno para obtener sus reivindicaciones: moverse libremente, tener
seguridad en ferias y mercados o reducir los impuestos. Allí donde alcanzaba el gobierno se
alteraba sustancialmente la relación tradicional con el señor, y en consecuencia se transformaba el
orden vigente. Por esto al dejar de lado la solicitación de franquicias y exigir la comuna los
movimientos burgueses se radicalizaban. No todos triunfaron; en algunos solo se lograron acuerdos
transaccionales. Estamos aquí ante un tema clave de Romero, no tanto por la extensión con que lo
trató en su libro sino por el significado que le otorgó tanto para el desarrollo de la sociedad de la
última parte de la Edad Media como para la evolución posterior de Occidente. La aparición de la
burguesía y su llegada a los gobiernos municipales adquiere aquí un valor histórico universal, y esta
interpretación se alineaba en esos momentos con la tradición clásica. Sin embargo en los años
posteriores a la publicación de La revolución burguesa los medievalistas se iban a apartar de esta
interpretación de manera creciente. Dado que esta divergencia representa una problemática central
para nuestro tema, será tratada específicamente en el último de estos ensayos.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 61

La nueva situación de las ciudades tuvo su expresión más amplia en el reforzamiento de las
monarquías. Los reyes que habían aminorado su poder por las concesiones que debían dar a los
señores encontraron ahora un aliado para revertir ese debilitamiento. Nació así una alianza que
beneficiaría a las dos partes, a los soberanos que marchaban hacia una autoridad que se concibió
como absolutista, y a los burgueses que verían confirmadas legalmente las prerrogativas que
habían conquistado de hecho. Esta interpretación, que se inscribía en la línea de pensamiento de
Hegel, Marx, Weber y Pirenne, fue objetada desde los últimos treinta años del siglo XX. 

Las objeciones pueden dividirse en dos grupos. En el primero se ubican los que se han negado a
hablar de cualquier forma de Estado para el las Épocas Medieval y Moderna. Consideran que la
monarquía en esos períodos no había logrado el monopolio del control legítimo sobre el conjunto
del espacio (es una definición del Estado de Max Weber), lo cual era por cierto inevitable en el
contexto de proliferación de soberanías políticas privadas. Es posible que en esta hipótesis haya
mediado una influencia foucaultiana por la cual se ha desplazado un problema clásico de las
ciencias sociales como es el del Estado moderno, por la más general e imprecisa cuestión del
poder. Al respecto es difícil saber cómo se compatibiliza la negación radical de toda forma estatal
con atributos del Estado como el burócrata, el parlamento, la cancillería, las aduanas externas y una
legislación que pretendía tener un alcance general y que coexistía con el derecho foral de los
señores. Esos atributos son los que permiten decir que si bien el Estado tardío medieval todavía no
existía en su plenitud, en la medida en que la burocracia apenas había comenzado su desarrollo, el
rey conservaba tanto su base patrimonial como un derecho de arbitrio alejado de la impersonalidad
de la jurisprudencia estatal, y no se había concretado la igualdad legal de los súbditos, además de
persistir enclaves territoriales gobernados por señores con plenos poderes jurisdiccionales (lo que
se sintetizó en la fórmula “de mero y mixto imperio”), el Estado había comenzado su existencia como
Estado propiamente dicho, y esto se reflejó intelectualmente en Maquiavelo.     

Un superior interés tienen las tesis del otro grupo de historiadores. Son los que coinciden en que el
carácter de clase de la monarquía bajomedieval y moderna ha sido feudal, tesis expuesta en su
momento y de la manera más contundente por Perry Anderson.

Más allá de que los lineamientos esenciales de esta segunda caracterización que conducen a
criticar la paráfrasis clásica sobre un Estado favorable a la burguesía deben ser admitidos, se
imponen ciertos reparos en referencia a la posición de Romero. Por una parte, si bien consideró que
los monarcas se aliaban con los burgueses para enfrentar a los señores, no desconoció sus
inclinaciones aristocráticas ni sus alianzas con los linajes más encumbrados del reino ni tampoco su
participación en la sociabilidad cortesana. En este carácter, y como lo había visto Pirenne, restringía
la fase revolucionaria del burgués al período inicial de la ciudad (siglos XI y XII).



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 62

Por otra parte su concepción sobre el vínculo entre el rey y las elites urbanas no se revela
equivocada. La superación de esa dinámica contradictoria por la cual el rey al buscar aliados en los
señores se debilitaba por la concesión de feudos, ha sido explicada por Anderson mediante una
incorrecta periodización sobre la génesis del Estado Absolutista, y una percepción instrumental del
mecanismo de concentración de poder en el rey. Cuando Anderson afirmaba que la clase feudal
para superar la crisis del siglo XIV decidió depositar el poder en manos del monarca y de sus
funcionarios sostuvo por lo menos dos errores. En principio incurrió en un desajuste cronológico ya
que los orígenes del proceso son anteriores a la crisis del siglo XIV. En segundo lugar, depositó en la
aristocracia la iniciativa de concentrar el poder en el monarca, conducta que ningún documento
revela. No es el momento para desplegar estas observaciones. Baste decir que sin negar la actual
opinión sobre el carácter feudal de la monarquía (así lo demuestran los mecanismos tributarios y los
señoríos que terminaron consolidándose con el mayorazgo), es necesario volver sobre los pasos en
algún sentido rescatando la analítica expuesta por Romero. Es decir, se requiere valorizar una
explicación sobre el sustento de la monarquía por fuera de la indicada contradicción del feudalismo.
En este sentido la alianza entre la Corona y las comunas o los concejos urbanos recupera su
pertinente estatuto explicativo, cuestión que Romero puso de relieve, y prácticamente todos los
estudios que se han realizado en las últimas décadas sobre las ciudades han destacado el papel
que jugaron las oligarquías urbanas en la fiscalidad y en el control del territorio circundante a la
ciudad. Igualmente es sabido que la presencia de los representantes de las ciudades en la curia
plena del rey (a la que concurrían los grandes vasallos laicos y la jerarquía eclesiástica) transformó
esa antigua institución en los parlamentos estamentales. Todas estas cuestiones son conocidas y de
alguna manera de insoslayable tratamiento por los historiadores que no pueden dejar de reconocer
que sin ese soporte de las elites urbanas la tributación del realengo no se hubiera podido
implementar. De hecho, pretender aplicar el modelo de Anderson para dar cuenta no solo de la
formación de Estado feudal centralizado sino también de su funcionamiento choca con los datos de
la realidad.

Esta apoyatura de los monarcas en las ciudades (o en los concejos urbanos si se habla de la
península ibérica) no significaba que el Estado haya tenido un carácter capitalista transformador; por
el contrario, hoy se sabe que esa alianza se destinaba a preservar lo existente. No se desvinculaba
de esta actitud el hecho de que esas oligarquías urbanas estaban compuestas por una variedad de
individuos: podían ser artesanos enriquecidos o propietarios de tierras y ganados con residencia en
la ciudad (aunque prácticamente todos los pertenecientes al estrato económicamente elevado de
la ciudad tenían tierras), o bien podían ser funcionarios del gobierno central o comerciantes. Estos
últimos eran entonces solo una parte de las oligarquías urbanas, proporción que podía variar de
acuerdo con las diferentes ciudades (por ejemplo en Burgos era el estrato más importante mientras
que en Ávila lo eran los caballeros villanos propietarios de tierras y ganado). Se sabe también que
esos caballeros villanos coincidieron en sus actividades ganaderas con los grandes señores y que



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 63

los artesanos procuraron preservar los privilegios de sus oficios, como lo mostró Romero, y su
actitud fue más bien conservadora, no inclinada a la transformación de lo existente. Inevitablemente
el panorama era mucho más variado de lo que surge de los estudios de Pirenne ensimismado en las
ciudades flamencas donde el comercio tenía un gran peso.

Sobre esto notemos que Romero no apeló a una definición rígida de la burguesía, porque no solo la
consideró formada por un grupo heterogéneo sumergido en la economía monetaria, sino que
estaba sujeto a tensiones y cambios. En especial cuando llegaba al gobierno, nuevos artesanos
enfrentaban su poder con insurrecciones de las cuales participaron los asalariados, tema que si bien
lo desarrolló en Crisis y orden, lo atendió en la obra que se comenta. Los que se oponían a las
oligarquías urbanas, dijo entonces, mostraban que era necesario ajustar periódicamente los
mecanismos de poder en una sociedad de gran movilidad. Su objetivo era la política fiscal del
patriciado, aunque también exigieron un papel en la conducción económica. Representantes de
esos grupos lograron acceder a algunos gobiernos renovando al patriciado y esto es confirmado por
la investigación actual tanto para la Época Medieval como para la Moderna.

Según Romero los burgueses constituyeron un grupo de presión en sus inicios, organizado bajo un
principio de cohesión que les permitía a sus miembros sobrellevar sus diferencias. Operaban con
realismo y agilidad para adecuarse a situaciones cambiantes con el objetivo de llegar al poder, pero
solo algunos sectores de ese inicial grupo de presión lograban convertirse en grupos de poder
político. Si bien terminaron por transformar ese poder en privilegios, y los viejos y los nuevos
sectores enfrentados debieron buscar fórmulas transaccionales que les permitieran coexistir, sus
luchas cuestionaron la autoridad de los señores.

Los párrafos consagrados a la praxis urbana nos proporcionan conceptos (fórmulas transaccionales,
grupos de presión, grupos de poder, modos transaccionales, traslación de experiencias), que
Romero creó para dar cuenta de una situación fluida y cambiante. Los historiadores posteriores no
produjeron conceptualizaciones significativas para captar el hecho político de tiempos prepolíticos,
y Romero tiene en esto una importancia compartida por Jan Dhondt (al que se hizo referencia en el
estudio precedente).          

El gran protagonista de estos cambios fue la ciudad. Allí no solo se desplegó la economía monetaria
con nuevas formas de vida social, sino que también se elaboraron nuevos hábitos políticos que se
institucionalizaron y se transfirieron a reinos y señoríos. Una premisa de este desarrollo estuvo en los
estatutos urbanos que instauraban vínculos contractuales entre los moradores provistos de
garantías y derechos, con lo cual un cuerpo civil se transformó en un cuerpo político (cambio que se
observa en la legislación y que justifica que se la mencione como sustento de la narración en un



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 64

momentáneo alejamiento del protagonismo de las crónicas). Pero debe tenerse en cuenta que esas
libertades fueron conquistadas a costa de conflictos o, en todo caso, a través de enérgicas
tensiones. En esto radicó la base para que los grupos que se constituyeron como sociedad civil
conquistaran con su rebelión un nuevo estatus en virtud del cual configuraron también un cuerpo
político. La ciudad, antes gobernada por un señor, comenzó a depender ahora de un cuerpo
colegiado asentado en un sentimiento comunitario, y de este modo constituyó una isla en un
proceso de diferenciación política. Esta trayectoria de los burgueses no fue planificada en el largo
plazo sino que fue el resultado de una acción espontánea y de una forma de vida, fenómenos que
obligaron al señor a ceder. No existió un gran proyecto inaugural sino experiencias que permitían
elaborar propuestas inmediatas a través de un aprendizaje empírico que incluía avances, tanteos y
reflujos momentáneos para reiniciar el emprendimiento.

Si el cambio político fue históricamente trascendental, no menos significativa fue la mentalidad del
hombre nuevo. Era una mentalidad construida espontáneamente por mercaderes, juglares o
simples viajeros que conocieron territorios, ideas y costumbres hasta entonces ignoradas, y por
artesanos con oficios diversos. Todos ellos sustituyeron la imagen de un mundo inmutable por la de
otro cambiante. Con esa experiencia nació también la imagen del hombre que dependía de sus
propias fuerzas para hacer su vida, concepto que algún medievalista en nuestros días ha revalorado
y que Eric Hobsbawm trataría para el mismo tipo social de siglos posteriores. Con la elevación del
individuo el artista procuró reflejar la psicología del retratado y otros examinaron en autobiografías
su subjetividad. Curiosamente, esta tendencia individualista convivió con otra que llevó a la
formación de grupos urbanos en los cuales se encontraba protección. Entre esos grupos fue
fundamental la constitución de la familia como grupo social. Romero solo indicó la cuestión sin
desarrollarla, pero esta mera indicación de que allí había una problemática social no debe pasarse
por alto si tenemos en cuenta que las investigaciones sobre las familias aristocráticas o plebeyas
daban sus primeros pasos en momentos en que elaboraba su obra. El detalle muestra la idoneidad
del investigador que sin entrar en un asunto sabe que ha pasado por las puertas de un rico
yacimiento para el trabajo empírico y teórico, como mostraron las investigaciones posteriores.
Prosigamos con nuestro examen.

La actividad mercantil y manufacturera se correspondió con un alejamiento de la naturaleza, y el
significado de esa ruptura para la subjetividad (y en especial para la religión) se capta comparando:
en el ámbito campesino hombre y naturaleza se compenetraban estableciendo a partir de esa
íntima relación entre sujeto y objeto un fundamento para todo tipo de ritos (cristianos o paganos)
destinados a influir sobre el entorno. De esas condiciones de vida derivaban la mezcla de prácticas
religiosas y mágicas, porque como dijo un eximio historiador que continuó con esta línea de
reflexión en tiempos posteriores a los de Romero, cuando el creyente veía al mundo con los mismos
elementos que lo formaban a él, asumía que tenía una influencia inmediata sobre ese mundo. En el



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 65

fondo de esta relación dominante del entorno sobre el individuo sabemos hoy que estaba la
debilidad de las fuerzas productivas sociales para dominar una acción atmosférica que se
desplegaba por encima de su voluntad, una trama que expresó de manera literaria Jack London
hablando de las inhóspitas condiciones del norte canadiense del siglo XIX: la naturaleza dispone de
muchos trucos para convencer al hombre de su finitud (Nature has many tricks wherewith she
convinces man of his finity). Importa destacar que esta problemática fue tratada por autores clásicos
que Romero conocía, y es probable que alguno de ellos haya influido en sus elaboraciones.

El fenómeno de la naturaleza que dejó de parecer una condición de la existencia y comenzó a ser
su marco o su escenario tuvo, a su entender, una causa a medias compartida en las condiciones de
existencia y de reproducción material (incluyendo una economía del lucro) por un lado, y por otro en
las condiciones de observación. Emana de esto una formulación jerárquica de las imágenes
captadas tanto en la apreciación estética como en el conocer científico a través del método
experimental, y personalidades como Bacon condensaron esas expresiones del “hombre nuevo”.
Esto se combinó con la disminución de los vínculos de dependencia social resultado de la
revolución burguesa. Entonces la naturaleza y la sociedad se vieron más independientes de Dios, y
a Dios se lo imaginó más distante, como una instancia posterior de las fuerzas sociales y naturales,
lo que Romero sintetizó como debilitamiento de la fe y aparición de descreídos.

Estas consideraciones presentan problemas diferentes.

Con ese distanciamiento del hombre con respecto a la naturaleza, ésta pasó a ser un objeto de
estudio, cuestión que los medievalistas hoy corroboran. Reconocen que desde el año 1100
aproximadamente la naturaleza estuvo en la mira de los estudios según sus propios principios, con
un programa de investigación sistemática. Pensadores como Adelardo de Bath, Guillermo de
Conches y Thierry de Chartres que fueron entonces ignorados o se los consideró herejes, iniciaron
ese reconocimiento munidos del raciocinio aristotélico al que aplicaron para desentrañar la lógica
objetiva del universo, y con ellos se daría lugar a una personalidad intelectual característica del
Medioevo.

Debe también medirse el alcance de estas indicaciones que Romero indicó sin desarrollar en todas
sus consecuencias no solo en la pintura del Renacimiento, cuando la naturaleza pasó a ser materia
de observación, sino también en la ciencia de la Época Moderna: limitémonos a  decir que el
descubrimiento de Galileo (ayudado por un razonamiento escolástico como el de la “navaja de
Ockham” (lex parsimoniae)) sobre que la naturaleza se expresaba en lenguaje matemático, tenía
como presupuesto que se había abandonado la tradicional actitud pasiva hacia el cosmos natural
permutándola por una observación activa. Se trataba de comprenderlo en su regularidad



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 66

descubriendo su coherencia interna mediante una mente que examinaba las evidencias que
proporcionan los sentidos. Aprehender ese comportamiento disciplinado era casi lo opuesto a la
percepción del devenir caprichoso e inesperado de una naturaleza endiosada y palmariamente
insondable en tanto entidad superior.

Dante Alighieri. Sandro Botticelli, 1495.

Además sobre este tema Romero estableció una situación homóloga entre esa actitud realista que
se expresaba frente a la naturaleza conducente al saber experimental y el realismo político de los
actores principalmente urbanos de la Baja Edad Media guiados por una predisposición empírica y
pragmática. Agregó que esto supuso distinguir entre lo sagrado y lo profano, quedando situada la
actividad política en este segundo campo. Hubo entonces un reconocimiento de que los fines de la
acción política estaban relacionados con problemas prácticos inequívocamente terrenales, y para



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 67

actuar sobre ellos era necesario contar con los datos de la experiencia. Un segundo distingo
consistió entre el ser y el deber ser, entre modelos ideales y experiencias inmediatas, distingo que
se tradujo en el reconocimiento de un divorcio entre moral y política, porque si el objetivo de la ética
era suministrar prototipos ideales, el de la política consistía en operar sobre la realidad tal como ésta
se manifestaba

Otro aspecto se refiere a los inicios del libre pensador.

El fino análisis de Romero no disimula que su punto débil radicó en inscribir la cuestión en una
secuencia prefijada porque creyó que el intelecto comenzaba a liberarse de Dios y la sociedad
iniciaba su ascenso hacia las cumbres luminosas de la razón atea que ya bañaba tímidamente el
intelecto de la élite. La interpretación no sorprende porque la lógica evolucionista (que se infiltró en
la profundidad de este razonamiento, aunque necesariamente se plasmó por la fuerza del hecho
histórico en una variante no lineal del evolucionismo) solo autoriza a percibir la repulsa del
sacramento (tan común en herejes y disidentes de la Edad Media) como crisis de la fe.

Esta exégesis era común entre los historiadores más inteligentes de la primera mitad del siglo XX y
en años posteriores. Entre ellos puede mencionarse a Leo Kofler que consideraba que con el Estado
Absolutista la Iglesia comenzó a ser sustituida como principio de organización y cohesión de la
sociedad y esto llevó a que la religión retrocediera en la conciencia de los hombres.

Anticipemos que la interpretación se malogra en lo que atañe al plano social masivo porque la
actitud general en ese período estuvo lejos de ser opuesta a la religión. En otro plano, el de las
individualidades sobresalientes, los primeros ateos se verificaron en tiempos algo posteriores
componiendo un fenómeno social restringido. Ya Friedrich Engels (al que seguramente Romero
leyó) había visto en el revolucionario alemán Thomas Münzer a un precursor con formulaciones muy
cercanas a la irreligiosidad. Para Engels la doctrina teológica filosófica de Münzer atacaba los
principios del cristianismo: consideró que había predicado, unter christlichen Formen, un panteísmo
que tenía una notable similitud con el modo de ver especulativo moderno, y en algunas ocasiones
incluso alcanzaría a rozar el ateísmo (stellenweise sogar an Atheismus anstreift).  

Sin duda en el siglo XVI vivieron personas que manifestaron una creciente despreocupación por las
creencias religiosas, y hacia 1530 algunos consideraron que las religiones eran invenciones humanas
para someter a las capas inferiores de la sociedad. En esa frase nada inocente se configuraba
anticipadamente la élite alumbrada por la razón natural que, justamente con esa inversión de la que
habló Marx (Dios no hizo al hombre; fue el hombre el que hizo a Dios), develaría en un giro
copernicano el misticismo de lo sobrenatural. Empero hoy sabemos que esto era una cuestión de la



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 68

élite. Dicho de otra manera, en la plena o en la Baja Edad Media el siglo de las luces solo se
anunciaba in nuce escondiéndose en mentes selectas que ponían su razonamiento al servicio de la
fe (desarrollándolo a veces de manera muy peligrosa para los ortodoxos, en especial si se abrazaba
una variante averroísta), y solo en el siglo XVI, como consumación de esa práctica (en esencia
determinada por una contradicción inherente a la enajenación religiosa), unas pocas personas
iniciaron lo que sería el avance librepensador de las dos próximas centurias. Debe insistirse en que
hacia el 1500 era cuestión de una pequeña parte de la población, ya que en el plano de la sociología
religiosa se avanzaba hacia el lugar opuesto al que previó Romero, sencillamente porque Dios no se
distanciaba del hombre sino que se le acercaba. Es una tesis que aceptan hoy la mayor parte de los
historiadores.       

Efectivamente, ya en la década de 1960 comenzó a verse que las herejías que surgieron después
del año mil cuestionaban el papel mediador de la iglesia, pérdida de influencia que no se debía a
que la institución había caído en una fase de decaimiento moral, ya que episodios éticamente
condenables habían existido antes, sino a la búsqueda de una nueva vida espiritual que discurría por
la senda del cristianismo. Esa evolución historiográfica se completó, y hoy se conviene en que con la
impugnación del sacerdote se iniciaba una nueva religiosidad (se trata en verdad del concepto
moderno de religión), en tanto el vínculo personal e intransferible de cada creyente con su dios se
establecía en su conciencia, y esto nos lleva a un tema que supera la situación de coyuntura para
remitirnos a una interiorización religiosa con abultada participación en la historia espiritual disidente.
Por ello Jacques Le Goff acertó cuando dijo que las revueltas contra la Iglesia ont presque toujours
pris une allure en quelque sorte hyperreligieuse, y casi todas se tradujeron en herejías. Ese sentir se
difundió aún más a medida que se avanzaba hacia la Baja Edad Media, y como indicó Gordon Leff,
este período constituyó an age of religious disturbance, fed not by unbelief but by an excess of belief .
En lo que se acaba de indicar hay dos aspectos complementarios. Por un lado que los movimientos
comunales tuvieron un alto contenido crítico contra la Iglesia, y que desde este punto de vista se
conectaron con las herejías o fueron sin más heréticos, afirmación que remite a Antonio Gramsci que
dijo que in un certo senso può chiamarsi eretica quella civiltà comunale del Duoecento. Es un aspecto
que Romero había visto (y también vio Claudio Sánchez Albornoz refiriéndose a las revoluciones
urbanas de España), percepción que aún hoy no es avalada por muchos especialistas que se
atienen a no calificar a esos movimientos españoles como heréticos aunque en la práctica
compartieron todos los rasgos de las herejías. El concepto de relación entre movimientos
comunales y herejías estaba por otra parte vigente a principios del siglo XX en la obra de Gioacchino
Volpe. Este notable historiador italiano, que seguramente Romero leyó, ha caracterizado la lucha de
las ciudades medievales por independizarse del clero como una lucha de clases que tuvo su más
elevada intensidad en la primera mitad del siglo XIII, cuando el popolo combatió al alto clero y a los
nobles uniti ancora da molti vincoli di parentela e di interessi. En tiempos más recientes los estudios
sobre grandes disidencias religiosas europeas (estudios que han tenido un gran desarrollo en los



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 69

últimos años), corroboran la indicada relación: las rebeliones de Sahagún y Santiago de Compostela
del siglo XII se han atribuido a los mozárabes y a la política papal destinada a suprimir esa minoría a
través de la colonización espiritual cluniacense; se ha indicado la consonancia entre los dulcinianos,
una secta herética que se desarrolló en la segunda mitad del siglo XIII y principios del XIV y el
movimiento de emancipación comunal en la zona montañosa de Valsesia (en la Lombardía); en 1429
en la ciudad de Lynn (Inglaterra) fueron condenados por lolardos tres burgueses miembros de la
élite gobernante del municipio, hecho afín con la lucha de los vecinos contra el obispo, conflicto que
se prolongó durante el siglo XVI, y se ha postulado que la herejía cátara fue patrocinada por las
oligarquías urbanas que defendían su independencia oponiéndose tanto a la intromisión del
pontífice como a los caballeros del norte. Es de importancia retener este aspecto de los estudios
por cuanto nos muestra que aun cuando se hayan dejado de lado en los últimos años las luchas
comunales, el tema volvió forzosamente desde otro abordaje confirmando de manera indirecta la
perspectiva de la gran tradición historiográfica.

Por otro lado está la espiritualidad, que puede inscribirse en un amplio diseño histórico que
esclarece la interpretación de Romero.

Según el concepto usual la Edad Media fue el imperio de la religiosidad cristiana y el siglo XVIII el de
la secularización, habiéndose constituido así dos polos disímiles unidos por el largo progreso de la
razón, pero en realidad esa percepción corresponde mucho más al itinerario de la élite que al que
recorrió  el pueblo. Esto se afirma de un modo general para remarcar la inversión medular del
concepto tradicional, porque el siglo XVIII marcó una fase de descristianización de las élites siendo a
la vez un período de elevada religiosidad cristiana del pueblo. Fue entonces cuando se dieron casos
que se acercaban al esquema que Romero había planteado para la Edad Media sobre heterodoxos
que llegaron al ateísmo, y es lo que sucedió con janseístas de la burguesía francesa que habían
evolucionado desde el siglo XVII. Su oposición a los jesuitas y a la Iglesia, su rigorismo moral y su
espiritualismo agustiniano emparentado con el cristianismo primitivo, condujeron a algunos de sus
adeptos hacia el liberalismo de Voltaire y a la ruptura con la religión (y es posible que esas
experiencias hayan influido para que los historiadores vieran en las herejías medievales una senda
hacia el ateísmo). Con la industria moderna le tocó el turno al proletariado (o por lo menos a una
buena parte de éste) volverle la espalda a la fe, y cabe decir que esa descristianización ilustrada
tenía sus precedentes en los ámbitos urbanos del segundo milenio, aunque no como evolución
lineal. En consecuencia, la imagen general del proceso que hoy podemos hacernos es la opuesta a
la que tuvo la historiografía clásica liberal, y estuvo signada por dos procesos contrapuestos. A nivel
del pueblo se avanzó del no cristianismo o del cristianismo a medias, resultado de una
evangelización parcial y defectuosa en época temprano medieval, a un cristianismo dominante en la
sociedad agraria europea de los siglos XVIII y XIX. Esa preponderancia la atestiguó Alphonse Daudet
en Lettres de mon moulin apuntando que la Provenza católica dejaba descansar la tierra los



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 70

domingos (notre belle Provence catholique laisse la terre se reposer le dimanche) porque los aldeanos
concurrían masivamente a la misa (masividad que en época carolingia estaba lejos de alcanzarse). A
nivel de la élite, por el contrario, se partió de una cristianización más o menos densa, aunque con
claroscuros en el plano doctrinal, y se fue hacia una descristianización creciente caracterizada por la
secularización iluminista. Ésta fue la expresión de la gradual disminución de la influencia ideológica
de los eclesiásticos entre la clase dominante, lo que se correspondió en definitiva con la pérdida de
posiciones de la Iglesia entre las fuerzas de la nueva clase capitalista.    

En suma, los historiadores concuerdan en que hubo un principio de compenetración popular con la
fe cristiana en la segunda Edad Media, cambio que entrañó una révolution intérieure des consciences.
Detrás de esta opinión compartida, que fue el punto de llegada de un proceso no simple, se
trastocó un concepto de religión cristiana como esencia atemporal (concepto que tenía Feuerbach)
por otro de sistema cultural sujeto a cambios, variación en la que Engels tuvo participación. Con esto
se abrió la problemática a la consideración de diversas religiosidades de acuerdo a los diversos
sectores sociales de creyentes, problemática de la sociología de la religión que sobrevuela en los
análisis de Romero.

Esto significa que el concepto de religiosidad no se diluye en el conjunto de fieles y en
consecuencia palabras como anticlericalismo o herejía ocultan más de lo que revelan si esta
materia no se aborda por sector.  Como dijo Max Weber, los caballeros consagrados a la guerra, los
campesinos, los capitalistas manufactureros o los comerciantes por un lado, y los que
genéricamente llamaríamos humanistas por otro, tuvieron de manera natural distintas tendencias
religiosas, y aun cuando esos grupos no determinaron el carácter psicológico general de la religión,
sí influyeron en sus caracteres específicos siendo especialmente pronunciado el contraste entre los
primeros sectores y los segundos. Este criterio, que de una u otra manera aparece siempre en la
obra de Romero, ya estaba en el análisis de Friedrich Engels sobre el movimiento campesino de
fines de la Edad Media y principios de la Edad Moderna. No dejó de aceptarlo Antonio Gramsci
dándonos una muestra de su indefectible actualidad, al sugerir que la Iglesia católica siempre luchó
para que no se formaran “oficialmente” dos religiones, la de los “intelectuales” y la de las “almas
simples”. Algunos historiadores, llevados por las evidencias o por la teoría, adoptaron de facto o
conscientemente ese criterio sociológico que elude al “hombre religioso”, un símil del homo
oeconomicus. También evita la esterilidad conceptual de las tan habituales clasificaciones binarias, y
como derivado natural de esta premisa no puede aceptarse que haya una única unidad de sentido
en la religión.

En este punto enfrentamos el reduccionismo sociológico generalizante que tiene su simetría en
algunas de sus oposiciones críticas. Una de ellas fue la que protagonizó el germano occidental
Herbert Grundmann (1902-1970) cuando reaccionó contra lo que consideró excesos de los



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 71

historiadores que trataron a las herejías como movimiento social casi proletario, oponiéndose así al
trabajo realizado desde la República Democrática Alemana por Heinrich Sproemberg (1889-1966).
Valorizó Grundmann la entidad específicamente espiritual de las herejías y las consideró un
movimiento religioso (Religiöse Bewegungen) y no social. En gran parte su argumento se basó en la
heterogeneidad del reclutamiento de los herejes, y de ello derivó la imposibilidad de atribuirles un
origen social uniforme, como por ejemplo decir que todos provenían de los tixerans. 

Si se observa con atención, el argumento de Grundmann invalida más bien el sociologismo general
abstracto pero no invalida el enfoque sociológico concreto en su nexo concreto con una
espiritualidad determinada, sobre lo cual giraron las consideraciones de Weber y sus sucesores en
el tema entre los cuales debemos contar a Romero, aunque mantuvo innegables diferencias con el
análisis de Weber según veremos. Efectivamente, si se apunta a las múltiples dimensiones de la
propuesta herética (lo que le permitía a sus portadores acercarse a variados actores del disenso
religioso) junto a su unidad elemental dada por el rechazo de la mediación eclesiástica (lo que
habilitaba la recepción de la herejía por todos aquellos que por distintas razones coincidían en
cuestionar esa intermediación de la Iglesia con Dios), estamos en condiciones de dilucidar las
razones específicas por las cuales esa propuesta heterodoxa podía ser aceptada por un tejedor o
por un caballero. Cada uno podía tener sus propias razones sociológicamente fundadas para adherir
a una propuesta de esa idiosincrasia, y de hecho la persecución de los lolardos llevó a que Enrique
IV suspendiera los privilegios de la universidad de Oxford entre 1407 y 1411, lo que habla de que esta
heterodoxia tuvo un punto inicial con Wycliff y sus discípulos en el medio intelectual para pasar
luego a ser acogida por los caballeros (los lollard knights) y se difundió finalmente entre los
artesanos. Importa destacar aquí que la misma concepción fue asimilada por distintos sectores y
cada uno de ellos pudo tener sus particulares razones para adoptarla. En esta mención se recorrió
gran parte del arco iris sociológico visto a través de estratos bien delimitados, a lo que puede
añadirse una categoría más amplia e imprecisa en algún aspecto como la de los marginados,
categoría que hace referencia a los que habían perdido toda o gran parte de sus posesiones
inmuebles, pero que también puede usarse con relación a los que, aun teniendo posesiones, por
sus oficios o por su rol en algún estamento eran socialmente desacreditados.

No es ocioso señalar que teniendo en cuenta esto, el concepto de populus christianus originado por
el bautismo no dejó de ser una fórmula de la epidermis ideológica que encubría diferencias y
oposiciones. La precisión nos previene ante la Reforma de Gregorio VII que parecía adoptar a todas
las clases, y que justamente por esa apariencia se desfigura si se la reduce conceptualmente
amplificándola como un fenómeno genérico. Por cierto, si pasamos a enfocar a la religión sin
desvaríos metafísicos como el que supone un único cristianismo o una Iglesia total (cuestión que
veremos en la cuarta parte), la perspectiva cambia ante una pluralidad de religiones en la religión
cristiana, surgiendo una diversidad incluso contradictoria en tanto expresión de antagonismos, sobre



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 72

lo cual Hegel tuvo una discernimiento penetrante. Dicho de otra manera, ni la Iglesia ni la religión
cohesionaron a la sociedad sino que más bien implicaron agudas discriminaciones y
enfrentamientos, a pesar de que tampoco establecieron una diversidad atomizada y estática. Más
bien delimitaron grupos sociales que interactuaban, como ocurrió con las solidaridades religiosas de
los artesanos.

Esto apoya al criterio weberiano, e incluso nos habla de no restringir los matices si con ellos se
captan diferencias, porque aun eludiendo la simplificación de una sola iglesia, otras taxonomías de
laboratorio pueden acotar con anteojeras predefinidas nuestra percepción, peligro que Romero
evitó en sus descripciones por variadas facetas. Por ejemplo, es insuficiente dividir entre  religión
clerical y letrada por un lado, y religión popular y oral por el otro (y aquí tenemos una de las más
frecuentadas taxonomías binarias). Pero el meollo no está solo en la insuficiencia. Cuando se
clasifica, la no adecuación entre un preconcepto rígido y lo observado no tarda en aparecer, porque
las cosas no se dividen muchas veces como dictamina el fabricante de casilleros, y se afirma esto
teniendo en cuenta que el número de alfabetizados aumentaba en las ciudades de la Edad Media y
que hubo clérigos letrados que se fundieron con el pueblo común. En oposición a un
encasillamiento absorbente, paralelo a la dicotomía (falsa en términos categóricos) de cristianismo o
folclore, conviene aterrizar desde la imagen que sobrevuela en el éter del sociólogo devenido
historiador a las sensibilidades religiosas socialmente determinadas, otorgándole a ese paradigma
construido el mero papel de preceptor gnoseológico. Por este camino llegamos al racionalismo
práctico diferenciado del que habló Weber, o más bien a prácticas razonables en su estado real y
por eso mismo no liberadas de las impurezas de la historia, que es lo que desentrañó Romero. Esa
praxis heterogénea de los actores del pasado y sus conexiones en profundidad con la estructura no
se aprecia en tipos ideales sino en figuras típicas de la realidad (que es la operación de Romero y
que es la operación característica del historiador), con lo cual este último aun habiéndose apropiado
de una partícula de Weber se aleja de su formalismo especulativo para interiorizarse en matices que
solo aparecen ante nuestros ojos con el examen que desagrega analíticamente lo que ante una
primera mirada aparecía como compacto.

 Ahora bien, de las muy interesantes proyecciones sobre la interiorización religiosa que se hicieron
en la interpretación de diferentes campos de la cultura (por ejemplo, desde la historia social del
arte), el análisis lógico sobre su determinación (lo que acarrea saber sobre su génesis) no ofreció la
misma unidad de criterio, y los razonamientos se superpusieron sin resolver la pregunta. Escapa al
objetivo de esta contribución recorrer esas respuestas insatisfactorias; es suficiente con decir que
en la resolución de Romero, que remite a la práctica social, se encuentran fructíferas vías de
razonamiento infinitamente superiores a las elucubraciones de muchos académicos actuales (que
van desde hacer descansar el cambio de la religiosidad en las escuelas catedralicias en una
sociedad en la que solo estaban alfabetizados unos pocos a hablar en general de la nueva



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 73

espiritualidad colectiva sin saber cómo se generó). 

En Romero la densidad de su propuesta se debilitaba ante ese material empírico que develaba esa
cercanía entre el hombre y Dios, y que como historiador riguroso le resultó imposible desconocer.
Efectivamente, en su croquis de la larga marcha hacia el ateísmo se interponían manifestaciones de
fe desde el año 1050 aproximadamente, algo que explicó por la vigilancia de la Iglesia sobre los
signos exteriores de la creencia. Con ello la ritualidad se habría convertido en una obligación hacia la
sociedad, independientemente de la fe que cada uno guardaba en su conciencia. Era un ritual
persistente destinado a conservar una religiosidad que carcomía el naturalismo. Así, al no aceptar
que la liberación de la naturaleza acercaba al hombre a Dios, lo que a primera vista parece
paradójico, adjudicó las manifestaciones del cristianismo popular a una presión externa. Fue una
explicación indigna de su talento.

Danza de la muerte. Janez de Kastav, c. 1490. Iglesia de la Santísima Trinidad, Hrastovlje, Eslovenia.

3.3 Crisis y orden del mundo feudo burgués: reseña y actualidad.

En su obra póstuma como medievalista, dedicada a los siglos XIV y XV, Romero profundizó
lineamientos que había establecido en La revolución burguesa. Las sublevaciones de los gremios
contra el patriciado constituyen el tema predominante. Enunciar esos conflictos expone su relieve.

Ya en el siglo XII comenzaron en algunas ciudades, como Milán, las tensiones entre los patricios y
los miembros del artesanado que presionaban para obtener mayor participación política. Ese tipo de
conflicto aumentó en la siguiente centuria. En París en 1250 los artesanos medios y pobres se
rebelaron contra los más ricos y encumbrados. En Lieja el motín estalló en 1253 y repercutió en
muchos lugares de los Países Bajos y de Francia; la inquietud se extendió a Italia desde mediados
del siglo XIII abarcando a Parma, Siena, Novara, Pistoia, Brescia y Pisa; en 1263 los oficios de Londres
se alzaron contra los patricios. Hacia 1270 hubo conflictos en Caen, Orleáns y Beauvais; en 1274 se
sublevaron los tejedores y bataneros de Gante; reprimidos por el conde de Flandes, la insurrección
recomenzó en 1280 y se extendió a Douai, Ypres y Brujas, en Flandes, y en Provins y Ruán, en
Francia.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 74

 Retengamos la presión de los minuti de Florencia que en 1293 lograron una efímera participación en
el gobierno; los avatares de la intervención del popolo minuto en el gobierno de Siena entre 1283 y
1377; el movimiento de los oficios contra el patriciado de Brujas en 1302 cuyas repercusiones se
extendieron por ciudades de Flandes y Brabante (algunos historiadores consideraron esta ola como
la probable primera revolución política y social de Europa); el alzamiento que dirigió Jacques van
Artevelde en Gante en 1338, donde los tejedores fueron los más radicalizados; la sedición de Lieja
de 1343 que estableció el gobierno de las corporaciones; la revolución de Estrasburgo, desatada en
1332 y que al cabo de dos años logró igualdad de derechos políticos para los artesanos; los logros
parecidos alcanzados en otras ciudades alemanas como Colmar, Basilea y Zurich; la rebelión de
artesanos de Magdeburgo en 1330; la imposición de Simón Boccanegra como duque de los
sectores populares contra el patriciado de Génova en 1339; el movimiento de  la burguesía de París
en 1356 a la cabeza de la cual se puso el preboste de los comerciantes Etienne Marcel; el de Cola di
Rienzo (notario de la Cámara apostólica, es decir, encargado de las finanzas papales) contra el
Papado en 1347; el nuevo levantamiento de Lieja en 1369 por el cual los gremios restablecieron su
participación en el gobierno; el motín de Lisboa de 1371 dirigido por el sastre Fernando Vasques; la
gran insurrección de Gante de 1379, que se extendió a Brujas e Ypres con los tejedores dirigidos
ahora por Phillipe van Artevelde; la harelle, que fue una asonada contra el patriciado de Ruan de
1382; las violencias de Colonia en 1396, provocadas por los artesanos; los movimientos similares de
Lyon a principios del siglo XV; las tensiones de Barcelona en ese mismo período entre la alta
burguesía organizada en la biga, y los menestrales, los buscaires, que lograron imponerse en 1453.

Este tema ha sido considerado por los historiadores constituyendo ya un tópico del medievalismo
en el cual el libro que comentamos ha tenido su influencia.

Ante todo subrayemos lo ya adelantado acerca de que las interpretaciones que se han realizado en
los últimos tiempos coinciden con la elucidación global que ha realizado Romero, en el sentido de
que se trató de nuevos estratos burgueses emprendedores que operaron para encontrar su
ubicación en los gobiernos urbanos. En consecuencia la conquista del poder por la gente de los
oficios representó la sustitución de una oligarquía por otra y nunca ese nuevo sector tuvo
intenciones de ampliar la representación popular. Estas consideraciones llevan a decir que no se
trató de una lucha de clases, a pesar de que ésta se insinuó en determinadas coyunturas debido a la
participación del proletariado urbano. Por otro lado si bien estos movimientos significaron en el
corto plazo una renovación de lo que existía, debe tenerse en cuenta que detrás de esas nuevas
élites se movilizaron otras capas urbanas, con lo cual esas conmociones adquirieron otra
significación política en el largo plazo.

Los componentes sociales y económicos en los que se insertaron estas luchas ocupan un lugar
destacado en este volumen póstumo de Romero.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 75

Crisis y orden se abre con un reconocimiento de la contracción económica del período, pero el
fenómeno más característico de esa contracción no estuvo en el descenso demográfico, el tema
que se iba a imponer en los estudios que de las décadas de 1970 y 1980, ni tampoco en la transición
del feudalismo al capitalismo, sino en la mencionada agitación urbana.

Establecido este punto Romero reconstruyó los procedimientos por los cuales el patriciado se había
constituido en una élite de las sociedades urbanas. Además de la formación de asociaciones de
parentesco de la élite urbana (fenómeno que los medievalistas valorizaban en el mismo momento
en que Romero escribía y que en años posteriores adquirió carta de ciudadanía en la especialidad),
el proceso se relacionó con una política transaccional que le permitió a esa élite aproximarse a los
nobles originando así la sociedad feudo burguesa. Este proceso se verificó en el interior de otro más
amplio de intensa movilidad social, aunque ésta no se concretó en todos lados por igual. Se muestra
esta diferencia en la nobleza, porque en las tierras al este del Elba, donde fue débil la economía
monetaria,  la nobleza acrecentó su poder, mientras que en muchas zonas de la Europa central y
occidental sufrió cierto menoscabo, especialmente en las regiones más mercantilizadas. Este
cuadro coincide con análisis que se proponían en esos años. De igual modo coincide con estudios
del período la afirmación de que en Inglaterra los nobles se adecuaron rápidamente a la nueva
situación produciendo lanas para su industria textil.

Pero a Romero le concernió menos el aspecto económico que el sociológico cultural (la cortesía, el
lujo, las refinadas formas del ocio, las fiestas y los torneos). Esa nobleza no era uniforme, porque
nuevas capas de ella se incorporaban a sus filas, y además su estructura estaba diferenciada
porque con las capas más elevadas convivían en ese estrato bastardos, segundones de una casa
noble, y primogénitos de una casa pobre, grupos que buscaron en los ejércitos mercenarios
demostrar sus cualidades para ascender. Algunos decidieron entrar abiertamente al mundo de los
negocios, afirmación que rehúye la catalogación estereotipada del grupo social, lo cual confirma la
investigación específica, y esta conclusión tiene consecuencias para la interpretación histórica
general. La existencia de capas de la nobleza, que implicaban su renovación en tanto había ramas
ocupando los lugares de otras que se debilitaban o directamente se extinguían, fue una cuestión
tratada por los historiadores a partir de análisis concretos. Por su parte un tema que le preocupó a
Romero como la sociabilidad aristocrática relacionada con las formas culturales y con la dinámica
política (que comprendía el rol de los bastardos) había sido estudiado por Norbert Elias en un libro
publicado en 1938 y que recién en la década de 1980 entraría en la consideración admirativa del
mundo académico. Las fechas importan aquí porque seguramente Romero no conoció la obra de
Elías y sin embargo se revela un paralelismo en el argumento, porque si Elias puso de relieve el
papel autoritario que tuvo la corte francesa para imponer hábitos, Romero habló de reglas rigurosas
e inflexibles, así como de tácitas sanciones destinadas a condenar a quienes las incumplían
marginándolos.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 76

Pero la semejanza esconde diferencias. Elias asentaba su exploración del aprendizaje de los
modales aristocráticos en un esquema en parte evolucionista (el individuo interiorizaba reprimir una
conducta instintivamente emocional aprendiendo a dominar sus impulsos a partir de la coacción
que sobre él ejercía el medio en el que se desempeñaba), y en parte difusionista (de la corte de
París se extendía a las otras cortes europeas y de allí a las distintas capas de la sociedad). Romero
por el contrario, sin atarse a un esquema prefijado, se movió en el análisis de manera más
desenvuelta. No profundizó en comportamientos como lo hizo Elias (basado en testimonios
prestigiosos como el de Erasmo) pero al liberarse de los esquemas evitó simplificaciones que, en
defensa del modelo, aminoran la complejidad del proceso histórico real (por ejemplo, Elias
subestimó las resistencias que esa difusión encontró en distintos lugares, y olvidó plataformas
secundarias de difusión cultural como la que representó Inglaterra sobre el resto de Gran Bretaña o
Alemania sobre países de Europa Oriental). Esta cuestión de no atarse a ningún anteproyecto sino a
lo que el proceso histórico le dicta al historiador (lo que supone por parte de éste capacidad de
captarlo en su complejidad) es de capital importancia metodológica.

En ese contexto, nos dice Romero, se afianzó el patriciado que también se cerró como clase, y
aceptando la tradición de la sociedad feudal institucionalizó sus privilegios demostrando que tendía
a formar un bloque con la nobleza. A partir de esta ubicación socioeconómica el lector de Crisis y
orden se interna en los rasgos culturales, y podrá advertir en ciertos momentos una más profunda
afinidad parcial con Elias. Esto se da especialmente cuando Romero describe cómo el patriciado
adoptó de la aristocracia no solo usos económicos (como el señorío) sino también la dignidad del
porte y del trato, del lenguaje, del sentimiento y de la sensibilidad, de los altos sentimientos. Pero a
su vez la concepción de vida burguesa se deslizó hacia la vida cortesana, y por consiguiente, a
diferencia de Elias, su tratamiento no es un flujo en una sola dirección (de arriba hacia abajo para
apelar a una imagen un tanto vulgar pero expresiva), sino de interacción entre las partes en la
medida en que el burgués aportaba su cuota de sociabilidad en el ámbito aristocrático que
frecuentaba. Todo esto a su vez ampliaba la separación sociológica, porque en las ciudades la
desigualdad entre ricos y pobres que había abrazado a toda la sociedad se repetía intensificada, así
como también se repetían las diferencias sectoriales entre un patriciado noble de origen señorial y
otro burgués, distinción que han confirmado los especialistas al hablar de cuestiones sociológicas o
económicas, pero que no siempre se tuvo en cuenta al hablar de la situación cultural. En este sector
estaba el mercader conocedor del mundo y en consecuencia provisto de una nueva sabiduría viva y
espontánea, que era hija de la experiencia.

Ante esta situación solo los oficios organizados lograron tener una consistencia social comparable a
la del patriciado, y actuando solidariamente desafiaron su autoridad. No obstante su punto débil era
su falta de cohesión, inevitable porque maestros, compañeros y aprendices pertenecían a diferentes
estratos sociales. Los maestros artesanos sobre todo lograron constituir una oligarquía en muchas



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 77

ciudades, y en consecuencia, como ya había adelantado en La revolución burguesa, sus luchas por
llegar al gobierno se deben entender en esa mecánica de renovación de las élites. Pero además
este movimiento político y social arrastró a otras agitaciones motorizadas por sectores medios y
populares, y que eran ocasionadas por la concentración de la riqueza y por las calamidades del
siglo XIV.

Con la actividad comercial en auge los recursos del Estado monárquico aumentaron gracias a la
fiscalidad; la economía monetaria tuvo un renovado impulso e impactó sobre el campo
favoreciendo la sustitución de las prestaciones de trabajo por la renta dineraria así como la
acumulación de dinero por campesinos que podían adquirir tierras, todo esto en un contexto de
debilitamiento de las relaciones de servidumbre. En estas transformaciones Inglaterra ocupó un
lugar de excepción en tanto se comenzaron a cercar campos para dedicarlos al pastoreo, práctica
que, como bien se sabe, ha sido una parte esencial del análisis de Karl Marx sobre la llamada
acumulación originaria de capital, y nos es dado conjeturar que en este tema Romero tuvo la
influencia directa del fundador del materialismo histórico. Esta serie de cambios es lo que permitió
una salida ordenada de la crisis y abrir una nueva etapa de expansión a partir de la segunda mitad
del siglo XV.

Con esta comprensión del fenómeno eludió Romero la explicación homeostática maltusiana que se
impuso en el análisis de las economías anteriores al capitalismo, esquema basado en la alternancia
de fases A y B de expansión y contracción demográfica. Esta dinámica sin transformaciones se basa
en la sencilla relación entre población en crecimiento y recursos declinantes, desequilibrio que se
corregiría con una mortalidad catastrófica, que al estabilizar las variables en juego daría origen a un
nuevo crecimiento. Cuando Romero elaboraba sus libros mayores (y en especial el que ahora
comentamos) ese esquema había ya ganado adeptos de nota y se convertía en la explicación
preponderante entre los medievalistas y los modernistas. Romero tuvo en cuenta la caída
demográfica del siglo XIV con sus relacionados efectos calamitosos así como también consideró la
recuperación posterior (desde 1450 aproximadamente), pero en ningún momento aludió al
mencionado esquema que lleva inserto una connotación estructural funcionalista en la cual el
alcance de las acciones de los individuos se reduce a su mínima expresión, en tanto el ciclo está
regido por impersonales fuerzas sistémicas. En otros términos, dejó de lado la moda historiográfica
que se imponía para concentrarse en las acciones de grupos o clases que respondían a sus propios
impulsos, obviamente motivados o condicionados por las circunstancias en las que se
desempeñaban. La cuestión revela independencia de criterios y será de importancia tenerla en
cuenta a la hora de examinar su análisis de las mentalidades.    

La explicación tiene algunas falencias, como por ejemplo, no haber hablado de la industria rural a
domicilio, pero no es ésta una falla de sus estudios sino una mera expresión del estado de la



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 78

disciplina en el momento en que frecuentaba estos problemas. No se pretende decir que la
industria rural a domicilio era desconocida entonces, sino precisar que se la conocía en lugares y
tiempos  en la que ese tipo de producción había ya florecido y era indudable su peso en la
economía, es decir, en las áreas de protoindustria de la Edad Moderna. Pero el descubrimiento de
esta forma de producción fue tardío para tiempos anteriores. Basta mencionar que recién en el año
1974, y gracias a una monografía específica, pudo saberse que en Castilla habían existido “señores
del paño” y Verlagsystem en los siglos XIV y XV. El carácter rural de esa industria, generada por
aldeanos enriquecidos que han dejado pocos rastros en la documentación, explican las dificultades
que el tema le ofrece al investigador.

Giovanni Boccaccio. Escuela florentina, siglo XVI.

Si bien las luchas urbanas figuraron en el centro del estudio, no desconoció Romero los conflictos
campesinos, y sobre éstos mostró dos facetas en alguna medida contradictorias. Una de ellas está
presente al hablar de la jacquerie de 1358, una insurrección del campesinado francés en una
coyuntura especialmente crítica en la que se superponían las adversidades naturales de la peste
negra a las que ocasionaba la Guerra de los Cien Años con Inglaterra (derrota de Poitiers y prisión de
Juan II entre otros avatares). Romero trató esta insurrección como un movimiento emocional que
llevó a vengativas actitudes irracionales y no logró organizarse como movimiento político porque los
campesinos no tenían claridad acerca de sus objetivos. Esta caracterización es hoy rechazada en lo
que se refiere a la irracionalidad de la conducta, aunque en su momento era medianamente
aceptada. La otra faceta, que aplicó a la sublevación del campesinado de Flandes  que empezó en
1323 y duró hasta 1328, a la revolución inglesa de 1381, así como a los grandes movimientos del siglo
XV de los payeses de Cataluña y Mallorca y de los irmandiños gallegos, fue identificar el objetivo de
estas insurrecciones: anular la servidumbre con sus múltiples avasallamientos humillantes y buscar
fórmulas igualitarias. Este análisis fue suscripto por los mejores especialistas sobre el tema, y
especialmente hoy se ha hecho hincapié en  las luchas por la dignidad de la persona y contra la
dependencia señorial.    

Uno de los aspectos relevantes en la descripción es el acontecer político, lógicamente despojado
de detalles que molestan a la conceptualización y atento a los episodios significativos. Desfilan en
las páginas del libro el conflicto entre papado e imperio, la posición de las burguesías urbanas, el
enfrentamiento entre Bonifacio VIII y Felipe el Hermoso de Francia (en los años iniciales del siglo XIV
el monarca rechazó la intromisión papal apoyándose en todos los sectores de la sociedad), la
marcha del papado a Aviñón, la crisis de 1378 que llevó a constituir dos sedes pontificias, el
movimiento encabezado por Juan Gerson que propició la superioridad conciliar por sobre el papa
(como declaró el concilio de Constanza del 6 de abril de 1415), el afianzamiento de las ciudades y de



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 79

los estados territoriales a medida que se debilitaba el papado y se desvanecía el imperio. En estas
condiciones hicieron su aparición tratadistas como Marsilio de Padua y Guillermo de Occam que
defendieron la autonomía del poder civil y dejaron indicado el principio de la soberanía popular. Las
ciudades tuvieron la prioridad en este avance porque en ellas se realizó el primer intento de crear
un Estado impersonal objetivo. En un devenir lento se llegó a la generalización del concepto de
vasallo en los estados territoriales, concepto que alcanzaba a la totalidad de los individuos en
relación directa con el soberano. Se definía así el primer sentimiento de patria y surgía la política

El realismo político que apareció en este período (al cual ya se hizo referencia) se vinculaba a la vez
con la conciencia de clase que adquirió la burguesía, en tanto estos grupos urbanos cuando
necesitaron defender su poder o recuperarlo, estrecharon filas y comprendieron el alcance de sus
objetos lo que les permitió orientar sus acciones. Muchos testimonios prueban esa conciencia de
clase que adquirió una forma oligárquica.

Desde un punto de vista conceptual, estamos aquí frente a una comprensión sobre el mecanismo
por el cual se adquiere conciencia de clase por experimentación directa, en el transcurso de
enfrentamientos, y que por lo tanto no podía surgir más que como conciencia de oposición a otras
clases, explicación que no es muy diferente en este aspecto de la que los historiadores marxistas
ingleses aplicaron para el nacimiento de la conciencia de la clase obrera.  Sin embargo es posible
que el criterio de adquisición de una identidad grupal por experimentación directa sea de más llana
aplicación para la situación descripta por Romero que para la moderna clase obrera. Mientras que
en esta ultima la relación social se desarrolla en la forma de intercambio entre propietarios de
mercancías jurídicamente iguales, y por lo tanto ese mismo intercambio oculta el origen de la
plusvalía, la situación descarnadamente desigual que los poderosos defendían llevaba de por sí,
vivencialmente, a la conciencia de oposición entre clases. En imposible saber si Romero tuvo en
cuenta estas condiciones diferenciadas entre la sociedad moderna y la medieval, pero es evidente
que captó que ese acceso inmediato y visible a la desigualdad era ayudado por la visibilidad del
estatus, y esta transparencia de situación contribuyó para que la gente de los oficios que estaban
postergados se sintiera explotada y sobre todo se sintiera pobre frente a los ricos con lo cual fue
adquiriendo también conciencia de sus intereses y deseos. Con todo, la diversidad de actividades
debilitaba la cohesión de los subalternos y la claridad con que percibían sus objetivos, y por eso era
más difusa su conciencia de clase en relación con la conciencia de los grupos oligárquicos.

Ese pragmático realismo burgués, que adoptaron también los sectores populares, tuvo su
repercusión en Maquiavelo que teorizó sobre situaciones políticas reales, caracterización sobre el
fundador de la ciencia política que hoy es avalada por los especialistas. Esa disposición realista se
puso plenamente de manifiesto cuando el autoritarismo comenzó a predominar en las ciudades y el
poder pasó a ser concebido como un fin en sí mismo, como hicieron los condottieri que basados en



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 80

milicias por ellos organizadas se encargaron de los gobiernos urbanos de Italia, deviniendo luego en
signori que actuaron a voluntad aplastando a las sociedades contractuales establecidas en un
principio. Este cambio coincidió con la transformación de los estados urbanos en estados
territoriales. Estos últimos fueron sociedades transaccionales feudo burguesas, y en ellos imperó el
mencionado realismo, lo cual obviamente nos conecta una vez más con Maquiavelo. Las
monarquías por  su parte acusaron cada vez más la influencia de las burguesías urbanas que les
proporcionaron consejeros y funcionarios, y en esta situación desarrollaron el derecho romano, las
ramificaciones estatales y la burocracia correspondiente.

Con las monarquías fortalecidas afloraron los problemas fiscales que llevaron (en otra muestra de
realismo político) a auscultar en cada momento la capacidad económica de la sociedad. Pero esa
actitud realista se muestra acaso con más claridad en la aceptación y manejo de situaciones duales,
como las que daban la conservación de los privilegios de la nobleza y el reconocimiento de los
derechos de los nuevos grupos sociales, la formación de ejércitos que respondían a las monarquías
o las tropas mercenarias y la subsistencia de las viejas mesnadas feudales. En esa heterogeneidad,
las clases nobles si bien sufrieron el debilitamiento de las relaciones de vasallaje se aferraron al vejo
sistema, y en ocasiones si éste no funcionaba lo reemplazaron por alianzas facciosas ocasionales.
Castigadas por la crisis se lanzaron sobre los campesinos en actos de bandidaje dando lugar al
Raubritter estudiado tradicionalmente por los historiadores alemanes y que la investigación ulterior
confirmó para otras áreas. Asimismo se aliaron a la monarquía para aplastar los levantamientos del
campesinado, pero en cuanto se enfrentaron con las ciudades se encontraron solos porque las
burguesías tenían el apoyo del poder central. Sobre ese poder monárquico actuó a su vez la
nobleza presionándolo a veces, enfrentándolo otras y procurando en todos los casos conservar sus
privilegios, descripción que reduce en mucho el supuesto carácter moderno de un Estado burgués.  

El libro admite otras reflexiones.

Como en estudios anteriores, las fuentes literarias y las crónicas que le permiten la reconstrucción
general de la vida social ocupan un lugar central, y con ellas vuelve a observar, junto a la realidad
objetiva, la forma en que ésta era asimilada por los actores. Así con el paso del tiempo, mientras
algunos repetían el viejo esquema de oradores, defensores y labradores, otros, despreocupados de
los esquemas, mostraban un conjunto social más complejo y variado. Esos testimonios le sirvieron a
Romero para develar la trama gruesa de la historia, los comportamientos socioculturales, y atributos
vitales  de la economía. En esta última materia se observan algunos cambios.

El primero y más notable es que la descripción es más extensa, abarcando desde el comercio
internacional a la sucesión de quiebras de casas comerciales, y desde la moneda de oro a la



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 81

racionalización de las actividades.

En segundo término Pirenne perdió la centralidad que había tenido en otros estudios a lo que se
añadieron algunas fuentes, como el tratado de Francesco Balducci Pegolotti (La pratica della
mercatura) o la colección de documentos sobre el comercio que pasaba por Amberes, aunque en
este ítem privilegió también las crónicas y los testimonios literarios. En el manejo de estas fuentes
muestra una singular perspicacia.

Un tercer atributo estriba en una indagación que sin llegar a la magnitud del especialista, supera lo
que en otros estudios le había asignado a la economía. Indica que los mecanismos elementales de
la oferta y la demanda han comenzado a esbozarse, pero también ve que el Estado o las
corporaciones interfirieron en el mercado sometiéndolo a regulaciones: se dispuso sobre la
compraventa, se vigiló la calidad y se controlaron precios junto a salarios. No es ocioso decir que
estas connotaciones políticas e institucionales fueron ignoradas por notables historiadores
económicos como Michael Postan o Guy Bois que escribían en  los mismos años en los que Romero
elaboraba, omisión que los llevó a aplicar modernas especulaciones de mercado a una situación
como la medieval que, justamente por los procederes que Romero indicó, no la admitía. El hecho es
a primera vista sorprendente, porque en ningún momento Romero exhibió un dominio de doctrinas
económicas (como sí lo hicieron los medievalistas citados) cuyos esquemas presentan evidentes
aproximaciones a Marx, Ricardo o Chayanov. Pero si se mira con más atención la sorpresa se torna
revelación (y es una revelación que nos lleva a un lugar que se reitera): la explicación modernizante
no tiene cabida si se sigue el proceso histórico real y se soslayan las interposiciones apriorísticas. En
consecuencia Romero no llegaba a la teoría desde una plataforma teórica y a través de hipótesis
especulativas abstractas sino que se circunscribía a una inteligente descripción fenomenológica que
emanó de la lectura e interpretación de las fuentes. Esto conduce a que el lector reciba un
permanente flujo de descripciones significativas y en ellas está depositada la totalidad, pero no
como sucesión de esquemas sino como discurrir de la historia. Esa totalidad en devenir desmiente
las visiones demasiado catastróficas sobre la economía de los siglos XIV y XV. Esto reclama nuestra
atención.

Los historiadores de las estructuras agrarias y de la demografía constataron desde la primera crisis
agraria de 1314-1318 hasta la salida de la larga recesión hacia 1450 un panorama de dramática
mortalidad y de retracción de cultivos. A esa imagen de marasmo se le adjudicaron explicaciones
que variaron según las preferencias doctrinarias, y con la atención puesta en las mencionadas
variables se prescindió de transacciones comerciales y manufacturas, porciones de la actividad que
si se tienen en cuenta reemplazan el retrato de una crisis terminal por otro más matizado. Es lo que
hizo Romero y lo que también hicieron algunos destacados historiadores que en la Baja Edad Media
detectaron crecimiento del comercio, de la división del trabajo, de la especialización y de nuevas



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 82

industrias.

Este seguimiento del proceso histórico le permitió también amenizar formulaciones demasiado
tajantes y con ello responder al carácter no unívoco de la realidad. Así por ejemplo, el poder
monárquico absoluto lo consideró expresión de las clases feudales en algunos países y de las
burguesías patricias en muchas ciudades, con lo cual corregía una anterior caracterización
excesivamente modernizante del Estado. Un análogo procedimiento le permitió rodear con
gradaciones a los sectores medios y populares urbanos que constituyeron el grupo más equívoco
de la nueva sociedad, el que en unión con los campesinos constituía “el pueblo”. Eran los individuos
que podían en las ciudades galvanizarse en brevísimo tiempo como una fuerza temible capaz de
producir tumultos e incendios o agredir a las personas de rango superior. Esos sectores urbanos con
un talante mucho más reactivo que los campesinos eran pasibles de ser seducidos y utilizados por
nobles o patricios como fuerza de choque. Se aprecia en consecuencia aquí de la manera más
diáfana que la definición de Romero no remite a una sustancia sociológica sino que está dada por
acciones que acoplaban una diversidad de sectores en su oposición a otros componentes del tejido
social.

Detengamos un momento la mirada en este tratamiento diciendo que la palabra “pueblo”, que los
cronistas emplearon muchas veces con la despectiva connotación de turba multitudinaria y
facinerosa, en las fuentes por un lado nombra a la “gente menuda” y por otro oculta la heterogénea
constitución de los insurrectos urbanos que el mismo relator testigo en ocasiones denotaba, en
tanto comprendía a todas las categorías de la población (“mayores”, “medianos” y “menores”). Estos
dos sentidos superpuestos (no se excluyen en esta dilucidación otras acepciones) no son una
incongruencia ni tenemos que desterrarlos del relato, porque cuando las fuerzas se unificaban en la
acción se instauraba una unidad práctica que justifica su empleo: fue siempre una masa que en
jerga sartreana se hacía, se deshacía y se rehacía para rehacerse no enteramente por sí misma sino
con la mediación de individuos específicos (líderes de distinto tipo). En esta línea de consideración,
presenciamos una no fijación cósica del pueblo; no fijación no solo porque fue un conjunto que se
definía por su vínculo inestable con los dominantes (algo muy evidente en los burgueses) sino
porque también se definía redefiniéndose en su articulación interna, es decir, en las múltiples y
difíciles combinaciones de las parcelas de la masa. A esa composición inestable se anexaban a nivel
de su concepto esos cuadros de mediación, los líderes, que si en apariencia eran externos,
configuraron una de sus partes orgánicas. Es lo que Romero ha captado al ver avanzar de manera
intempestiva a ese actor insoslayable de los conflictos.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 83

Piazza del Campo, Siena

3.4 Cuestiones generales que surgen del análisis concreto.

Estas elaboraciones se desplegaron en un marco cambiante del medievalismo que implicaba
aspectos de adecuación de esta obra a ese contexto y aspectos en la cual ésta mostraba su
independencia. Hacia 1960 y 1970 alcanzaban un desarrollo importante los estudios sobre
estructuras agrarias (precedidos por la descripción geográfica regional) y en la medida de lo posible
se incursionaba en las coyunturas captadas a través de precios, salarios y rentas. Esta corriente
principal de estudios llevó a que posteriormente se hablara de un período de predominio de la
historia económica orientada por el estructuralismo funcionalista. Sobre esto debe advertirse de
inmediato que si bien ese análisis tuvo su peso no fue el único durante esas dos décadas, como lo
muestran un rápido sondeo de estudios relevantes sobre movimientos sociales, y si bien la obra de
Romero se inscribe en esta última familia, esos estudios estuvieron dedicados principalmente a las
luchas sociales del campesinado o a las de los oficios (con preferencia sobre el Medioevo temprano
o de sus últimos siglos) y no a las tensiones de los burgueses en surgimiento que fue su
preocupación fundamental. De esa combinación (historia agraria e interés por determinados
conflictos) resultó que el tema de La revolución burguesa quedara paulatinamente relegado,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 84

situación que coincidió con las críticas a las tesis de Pirenne. 

Ese interés no se recuperaría en las décadas siguientes de 1980 y 1990, porque si bien las
investigaciones sobre historia económica bajo el enfoque mencionado retrocedieron (aunque este
retroceso fue también relativo), se desarrollaron los estudios de las mentalidades bajo un enfoque
antropológico y estructuralista. No fueron los burgueses los que concitaron la atención sino las
manifestaciones cercanas al primitivismo, a lo telúrico. Estos puntos exigen un tratamiento
específico porque alrededor de ellos se resuelve la sustancia del aporte de Romero a la disciplina, y
en consecuencia se lo tratará en la cuarta parte de esta exploración. Concentrémonos ahora en los
problemas más generales que surgen de las dos obras reseñadas.

El primer aspecto a tener en cuenta es que este desarrollo en los dos volúmenes que se acaban de
comentar lo dispuso Romero en un croquis muy amplio, porque franqueó la especialidad para
observar el despliegue de la civilización burguesa en los siglos posteriores a la Edad Media, y desde
esa perspectiva su revolución en el mundo feudal iniciaba un gran proyecto. Éste comprendía el
siglo XX, cuando esa sociedad que había visto nacer en textos medievales entraba en una crisis que
no solo seguía por lecturas cotidianas sino que también reconocía en su militancia socialista. Ese
proyecto enorme, desmesurado, al estilo de los que concibieron Marx, Weber o Schumpeter,
quedó, como el de éstos, inconcluso.

Sus elaboraciones, regidas por la respuesta a ese interrogante sustancial sobre la génesis y el
destino del mundo burgués, se representan mediante una arquitectura que sin excluir
peculiaridades, brindan una visión globalizante y comprensiva. Lo que se vio en la comparación con
la obra de Norbert Elias se repite en otras aproximaciones: nunca se dejó atrapar por el esquema, y
aun cuando apeló al diseño general de Pirenne para enmarcar sus elaboraciones no se recluyó en
ese diseño, simplemente porque ha buscado representar una totalidad en movimiento. La cualidad
ha llamado la atención de sus colegas.

Modeló el relato describiendo las fuerzas sociales y culturales que se erigieron en una situación de
crisis, donde lo creativo convivió con la preservación de elementos tradicionales; encuentro
conflictual de creencias e intereses de grupos que desembocaron en equilibrios inestables de los
que emergía la fuerza social renovadora. Es aquí donde tal vez se muestra más diáfana su maestría.
Captó el origen y el ritmo de la vida sociocultural y sus factores (subjetivos y objetivos) en sus fases
de cambio, para lo cual apelaba a la peculiar modalidad de aproximación al objeto del historiador
que realiza su trabajo en el terreno de convergencias múltiples de cada plano de la vida histórica.

En el aspecto indicado hay puntos de encuentro, pero también diferencias, con respecto a los



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 85

parámetros que predominaron desde los años cincuenta. En principio, utilizó un sistema de pares
conceptuales para dilucidar los mecanismos sociales: equilibrio / inestable, coherente / en
desintegración, cerrado / abierto, absolutamente novedosos; creación personal que se plasmaba en
su discurso sin más justificaciones que su operatividad intelectiva evitando toda ortodoxia definida
de escuelas. Por otra parte coincidió con la analítica de tipo braudeliana preocupada por la
percepción de la totalidad en el largo plazo. Pero mientras buena parte de los estudios se
deslizaban hacia una visión estáticamente morfológica o con un movimiento lentísimo (la dinámica
estaba en niveles no estructurales como las coyunturas demográficas), Romero no renunciaba a
percibir el movimiento de las estructuras, los ritmos diferenciados de su conformación en la política,
la ideología o la actividad económica y sus interconexiones en la totalidad. Concibió el examen de la
anatomía social solamente como un momento de la investigación, integrable en un análisis
procesual que a su vez afirma y corrige, enriqueciendo los caracteres analizados.

En esta línea de trabajo, se negó a seguir los pasos de los historiadores que desde la renovación de
los Annales (aunque con la excepción de Ferdinand Braudel) anularon de su campo de observación
el hecho político. Tampoco el acontecimiento está ubicado en su exposición como movimiento
corto con autonomía propia. Romero se propuso una operación de más sofisticada cualidad:
encontrar su significación en el proceso social. En determinadas etapas de su representación,
cuando era necesario evidenciar la conformación de un nuevo cuadro histórico, se prestó más
atentamente al relato de los hechos políticos, no circunscriptos a espacios limitados, sino tratando
de captar la incorporación de áreas de civilización. Describió cómo la asimilación cultural de un
pueblo o el flujo comercial entre dos ciudades fue muchas veces resultado de una batalla, de un
tratado, de un acontecimiento. En el estudio de la totalidad no expuso entonces la historia política
como relato secuencial monocorde, sino que ésta adquiere una importancia desigual de acuerdo al
significado que le descubría en las distintas etapas del trascurso de la historia.

Esta concepción de totalidad remite a una imbricación de la estructura real y de la estructura
ideológica que denominó orden fáctico y orden potencial, instancias que en su desenvolvimiento no
adquirían una supremacía definida. El antagonismo entre sujeto y objeto no fue eliminado mediante
un desplazamiento reductivo del peso del análisis hacia un polo de la contradicción, sino que se nos
presenta desplegado en la representación del proceso mismo. Esta flexibilidad de tratamiento no lo
inhibió para reparar en un marco condicionante (su función en el discurso es sólo referencial), que
en el caso concreto del desenvolvimiento burgués es el mercado.

Pero muy especialmente, se interesó por la relación que en el desenvolvimiento social se daba
entre las circunstancias de hecho y las concepciones intelectualmente elaboradas para orientarlas.
Este perfil se vinculó con la utilización de un tipo definido de fuentes (su apoyatura bibliográfica se
exhibe siempre como secundaria): crónicas, textos literarios o de doctrina, que exponen el accionar



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 86

de los grupos sociales en el conjunto del espacio europeo. Esta última característica es valiosa, ya
que nos exhibe un conocimiento asombrosamente amplio de las fuentes medievales desde un
extremo al otro de la civilización occidental. Llegaba así en el estudio de la totalidad a representar el
entrecruzamiento de situaciones descubriendo la complejidad (no pasible de ser encerrada en un
modelo) de la dialéctica entre organización material y orden ideológico. Al mismo tiempo, sin
renunciar a la descripción de situaciones específicas, determinados ejes fueron sometidos a un
seguimiento particularizado a lo largo del tiempo, como por ejemplo, la evolución de las dos
concepciones de autoridad de tradición romana y germánica, o la interpenetración entre realidad e
irrealidad, esquema que fue transformado por el progresivo discernimiento que entre una y otra
lograba establecer la burguesía.

El problema de las clases sociales tiene una importancia clave en su obra. En su valoración del
orden potencial, pero muy especialmente, en el surgimiento de nuevos cuadros históricos, una
preocupación impulsó su encuesta: identificar al sujeto histórico, saber cuál era la clase social que
imprimiría su peculiar sello a una época determinada, explicar su configuración a través del tiempo.
Esta inquietud, que se inscribe en la tradición cultural socialista, se revela fundamentalmente en el
análisis de la burguesía.

Cuando estudió las clases rehuyó las definiciones taxativas; más bien fue logrando aproximaciones
cautelosas, rodeando al fenómeno estudiado con la descripción de sus determinaciones, poniendo
en vinculación al grupo social con el conjunto de relaciones históricas y culturales que lo formaban
en un acontecer cambiante y siempre inacabado, evitando su cosificación. En su imagen la
burguesía surgió como grupo social inmaduro, vacilante, que trataba de encontrar su lugar entre las
clases sociales ya establecidas, precisando sus formas de vida social y de mentalidad. La diferencia
que se establece en este aspecto con la rigidez definitoria de la escuela jurídica institucionalista
(que en muchos lugares prevalecía en el momento en que Romero escribía) es abismal.

Al colocar el acento en el estudio de la burguesía focalizó su atención en las formas de vida que se
desplegaban dentro de las ciudades. Comprendiendo las relaciones que se daban en este espacio
pudo ver la tendencia de evolución hacia el mundo moderno. En ese espacio urbano descubrió
desde el siglo XI el nacimiento de una nueva experiencia psicológica que se contraponía a la que se
había instituido en el espacio rural. En ese marco reconstruyó las peculiaridades de los
comportamientos del nuevo actor en el escenario ciudadano, sus modales, sus costumbres, sus
formas de goce y de erotismo, que incluyeron desde el tratamiento de reducidos medios populares
como la taberna, el mercado o la plaza, hasta las expresiones artísticas refinadas de la arquitectura,
la pintura o la literatura. En el conjunto de estas actitudes se permitió descubrir la disidencia de la
burguesía, su accionar revolucionario en una dimensión que superaba el plano político para alcanzar
una ruptura más abarcadora y profunda.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 87

Como parte de las cualidades de los grupos sociales, ya sea de la nobleza o del patriciado, indagó
en sus dimensiones subjetivas captando el conjunto de elementos (situación socioeconómica,
creencias, formas de vida, experiencias, desafíos impuestos por circunstancias anteriores) que
formaron la conciencia de clase. Pero este sentimiento grupal se definió también en la oposición
entre estratos sociales; es por eso que en las coyunturas conflictivas descubría con mayor nitidez
los perfiles socioculturales de las clases. En el juego de oposiciones entre grupos dominantes y
subalternos desenmascaró sus antagonismos localizando, en la acción misma, procesos
espontáneos surgidos de cada grupo social que reaccionaba según las exigencias de circunstancias
inmediatas.

En su indagatoria sobre la conciencia de clase se reconocen dos perspectivas. En determinados
pasajes la observación se situa desde el punto de vista del historiador que registró las experiencias
de los grupos sociales con sus respuestas prácticas, las sistematizaciones ideológicas que
posteriormente maduraban para proyectarse sobre la realidad y sus resultados operativos. En otros
momentos cedió la palabra a los sujetos para sorprender su propia representación social. El mundo
subjetivo de las clases se armó en la confluencia de estos puntos de vista combinados, y es así
como la dimensión subjetiva de los actores no la vemos consumirse en sí misma. Por el contrario,
tiene asignada una función activa en la disposición de nuevas realidades históricas, que surgían
entonces de las resistencias y concesiones de los grupos, y que paradigmáticamente se reflejaron
en el ordenamiento transaccional que denominó feudo burgués.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 88

Plaza de San Gimignano, Italia.

Estos desplazamientos continuos del análisis, que otorgan al relato un dinamismo absorbente, están
a su vez atravesados por una bipolaridad complementaria. Es la que se dio entre la cultura madura
de la élite que elaboraba líneas de pensamiento teórico y las imprecisables creencias atávicas, las
normas consuetudinarias de los grupos sociales plebeyos. Estas dos tradiciones confluyeron por
distintos andariveles en la hechura de una realidad múltiple y de difícil aprehensión. Estas
tradiciones impusieron también la circulación de flujos culturales, que no sólo actuaron en forma
horizontal dentro de una misma clase, sino por interpenetraciones verticales que pasaban de una
clase a otra, de arriba hacia abajo y viceversa. Esta forma de estudio muestra su riqueza en la
talentosa descripción de la mentalidad cristiana feudal, que fue fundada en la trascendencia, donde
la causalidad natural no existió sin lo sobrenatural. Esta interrelación de los mundos, esta fuerza
social de la irrealidad sobre la realidad, se construyó en base a la confluencia de tradiciones de
distinto origen y complexión (romanas, celtas, germanas, hebreo cristianas, musulmanas; eruditas y
populares).



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 89

En la actualidad, cuando una parte de los  medievalistas se ha inclinado por la antropología histórica
desmembrando la totalidad en partículas descontextualizadas, esta concepción de Romero
adquiere un valor programático. Las objeciones que ahora se formulan a la posibilidad de realizar
una síntesis de las relaciones múltiples de la vida social, no son novedosas. Ya Romero había
relativizado los argumentos de Dietrich Schäfer, quien en su libro Geschische und Kulturgeschichte,
aparecido en 1891, había juzgado ese esfuerzo como irrealizable. La misma obra que aquí se
examinó desmiente la pretendida imposibilidad de la historia total: su abandono como proyecto
responde más bien a vocaciones empiristas, a la incompetencia para exponer las complicadas
conexiones, a prejuicios culturales al gusto por la moda o a otros factores. Estas cuestiones, el
encuadre metodológico y las perspectivas que para el medievalismo plantea la obra de Romero es
lo que se verá en la cuarta y última contribución.

4. Romero medievalista. Balance, cuestiones metodológicas y perspectivas

4.1. Después de Pirenne.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 90

Plaza del Anfiteatro, Luca, Italia.

La aceptación o el rechazo de las tesis de Pirenne a través de los años, nos introduce en la historia
del problema.

En el acápite sobre las primeras dos décadas de Romero como medievalista se aludió a las débiles
interpretaciones que el positivismo aportaba al conocimiento de la historia en los inicios del siglo XX,
situación que explica en parte la aceptación de las tesis de Pirenne entre buena parte de los más
lúcidos historiadores. Este condicionamiento historiográfico debe considerarse junto a los atributos
personales, porque tanto por su situación económica y social como por su conocimiento de idiomas
y su talento para trasmitir hipótesis audaces, adquirió Pirenne tempranamente una reputación
mitológica a la que contribuyó el establishment belga promoviéndolo a figura nacional, fama que
perpetuaron sus discípulos. Todo esto contribuyó para que su tesis sobre el cierre y la apertura del
Mediterráneo al comercio europeo con la sucesión de economía natural y economía monetaria y la
correspondiente irrupción de la burguesía urbana fuera aceptada, en especial por los historiadores



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 91

que no hicieron de la economía el centro de su interés y por los sociólogos históricos. Pero en otro
plano, y prácticamente desde su mismo enunciado en 1923, este esquema fue objetado por los
especialistas.

Como sucede a menudo en una disciplina de base empírica, el pequeño paradigma sobrevive
precariamente ante el nuevo registro de hechos. De manera gradual algunos acorralaron a la tesis
de Pirenne mostrando que en los siglos IX y X había más mercados de los que él creía, y desde la
teoría se explicaron cuestiones del marxismo que los marxistas ignoraban. Comencemos por el
cambio en la situación teórica, aunque aclaremos que ésta se basó también en informaciones
históricas concretas, y por consiguiente incidencias doctrinales provenientes de la teoría y datos
históricos se compenetraron en el cuestionamiento.

En el plano de la teoría económica la concepción de Pirenne, afín a la de la economía clásica de
Adam Smith, fue objetada desde el materialismo histórico (el influjo de la ortodoxia neoclásica,
extrañamente mezclado con analítica marxista, y que implica un limitado retorno a Pirenne, recién
se inició en la década de 1990). Algunas de las cuestiones teóricas que los mismos marxistas del
momento habían dejado de lado eran tan elementales para el sistema doctrinal de éstos como que
el capitalismo se fundamenta en una relación social de producción que se desarrolló en un período
determinado, y como tal no se confunde con el antiguo capitalismo comercial. El iniciador de este
criterio en el estudio del pasado, cuya novedad se debía al olvido de Marx, fue Maurice Dobb.

Su conocido libro sobre el desarrollo del capitalismo se iniciaba con una crítica a los supuestos
efectos revolucionarios del capital mercantil en el feudalismo. Reveló que el comercio por sí mismo
no había tenido efectos disolventes sobre el feudalismo, e ilustró su tesis con Europa oriental
durante la Época Moderna. Allí hubo un intercambio muy activo entre los cereales y las
manufacturas de Occidente, pero ese desarrolló llevó a lo que Engels denominó la segunda
servidumbre en lugares como Polonia y Alemania Oriental, y también la ilustró con la zona de
Londres donde hubo un mercado de importancia en la Edad Media sin que se eliminara el manor. A
su convincente argumento le agregó la teoría de Marx sobre la fuente de ganancia del capital
mercantil en procesos precapitalistas. El propietario de capital dinero en la Edad Media que no
compraba fuerza de trabajo absorbía valor en el proceso de la circulación mercantil a través del
intercambio de no equivalentes, e instalado en esa forma de percepción del beneficio no tenía
ningún interés en cambiar las condiciones en las que se fundaba su ganancia. Dobb derribaba con
una demostración contundente la ilusión de una gran burguesía comercial revolucionaria en el
Medioevo, y en consecuencia el comerciante de la ciudad no determinó un foco del cambio hacia el
capitalismo. Tampoco lo concretó el artesano, apresado por las limitaciones del gremio que impedía
aumentar las cuotas de producción. Aun en el caso de que la ganancia se produjera, o que ésta
estuviera en manos de un capitalista externo (un negociante de largo radio, por ejemplo), el sistema



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 92

corporativo impedía la compra de más medios de producción o de más fuerza de trabajo que la que
estaba en la unidad familiar. Por este lado empírico Dobb recordó que el modo de producción
capitalista había nacido en el ámbito rural, con el Verlagssystem, o sea, en el sistema de cooperación
que Marx también había tratado en su obra cumbre.

En todo esto en que predominaron evoluciones económicas cabe preguntar si  las luchas sociales
habían tenido algún papel en cómo se vio entonces el proceso de transformación. La respuesta es
afirmativa, pero esa lucha estaba encasillada en un rol definido. Así por ejemplo, Dobb interpretó la
crisis del feudalismo como un resultado del funcionamiento del modo de producción, en tanto los
gastos en permanente aumento de la clase de poder y la imposibilidad de satisfacerlos por una
supuesta inmovilidad técnica de la producción, llevó a que aumentara desmesuradamente el nivel
de explotación social para lograr el aumento de la renta señorial, lo que terminó por agotar a la
fuerza de trabajo. En una imagen didáctica afirmó que el resultado del feudalismo fue extenuar a la
gallina que ponía los huevos de oro para el castillo (to exhaust the goose that laid golden eggs for the
castle), y la crisis se precipitó en el siglo XIV como un fenómeno endógeno, inherente al modo de
producción, y no como fenómeno externo comercial. O para ser más precisos, Dobb no negó esa
influencia externa que Pirenne creyó venida desde afuera de Europa, sino que la resituó como una
causa secundaria (y esto muestra la fuerza argumental de Pirenne). En esto retomó un aspecto
conceptual genérico de Marx diciendo que the dissolving influence que pudo haber tenido el
comercio sobre el viejo orden dependió del carácter de este sistema, de its solidity and internal
articulation. En esas circunstancias de declinación entraba a jugar la lucha de clases debido a que
los señores podían reaccionar intensificando el feudalismo, es decir, imponiendo condiciones muy
gravosas y bloqueando el proceso de transformaciones, o bien podían ceder ante la presión de los
campesinos y liberaban relaciones hacia el capitalismo. El primer caso puede ilustrarse en la historia
de España; el segundo en la de Inglaterra, ya que las reivindicaciones pedidas por los campesinos
en 1381 terminaron por cumplirse en el mediano plazo, cuestiones que también fueron postuladas
por distintos especialistas en la historia inglesa. Hemos visto que Romero aludió a estas distintas
reacciones.

Otro aspecto del problema estuvo en los fundamentos históricos del sujeto que protagonizó las
rebeliones comunales, es decir, en el problema del origen del patriciado. En el cuadro histórico que
diseñó Pirenne, la génesis no solo comercial del burgués sino también exógena al sistema, instituía
la noción de extrañamiento del nuevo sujeto con respecto al señorío y su consecutiva oposición al
mismo. Es por eso que las investigaciones que ubicaron ese origen en el interior del dominio, o en
íntima ligazón con éste, conmovieron la estabilidad del patrón comercial admitido. Sobre esto en los
diez años posteriores al final de la segunda guerra se planteó que la economía agraria feudal no fue
ajena al origen del patriciado al que se incorporaron nobles en muchos lugares, proposición que fue
luego compartida por Romero, y a esto se agregó que la base de esa élite estuvo formada (por lo



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 93

menos en muchas ciudades) por dependientes con un estatuto cercano al de la servidumbre.
Tampoco la Iglesia había sido tan hostil al comercio, en especial cuando éste se desarrolló, e incluso
terminó admitiendo el comercio del dinero (y se pasó de hablar de usura a hablar de créditos y
finanzas). Por último algún caso coincidía con el mercader aventurero descrito por Pirenne. Era fácil
concluir en una imagen de diversidad: desde un molinero o un recaudador del impuesto de la sal al
caballero de una abadía o al aristócrata con tierras, entraban en el origen del patriciado un amplio
surtido de contexturas sociales. Por otra parte las artesanías como fuente de riqueza urbana fueron
indicadas por historiadores (como García de Valdeavellano) en una línea más tradicional, con lo cual
complementamos el cuadro historiográfico en este aspecto.

Sobre estas bases las investigaciones modernas por un lado confirman el origen social variado de
las capas superiores de las ciudades así como también nos hablan de sus múltiples actividades
económicas que incluían la posesión de bienes rurales en las cercanías del burgo. Pero por otro
lado el estudio revela que existían en el XII productores que sin anular la lógica tradicional de la
economía de subsistencia, comenzaron a regirse por una lógica del lucro y por la reinversión del
beneficio. Nacía así, para permanecer durante un muy largo período, un sujeto social que juntaba
comportamientos tradicionales con otros especulativos, embebiéndose de una dualidad de
autoconsumo y mercado, gobernada esta última inclinación por el dinero. En este aspecto se podía
operar una transformación, por la cual el individuo que comenzaba a vender lo que excedía de su
consumo (como se constató para la Edad Media), o sea, excedentes en el sentido estricto, estaba
tentado a reducir ese consumo propio para aumentar la parte comercializable e incrementar la
acumulación de dinero, lo que sería un paso previo y preparatorio de la producción directa para el
mercado, actitud que registró Balzac en Eugénie Grandet (lo que confirma la muy amplia presencia
en el tiempo de este agente económico).

Esto nos acerca a Romero y a los historiadores clásicos, en la medida en que plantea la
relativamente temprana vigencia de actores económicos que se consagraban de manera creciente
a obtener beneficios monetarios, aun cuando no lo hacían como actividad exclusiva ni como único
propósito (en general mezclaban los gastos por el estatus ligados a sus aspiraciones a la hidalguía
con la inversión productiva). Esta información además corrige el enfoque de muchos historiadores
de las décadas de 1960 y 1970 que veían el surgimiento del acumulador capitalista en los siglos XIV
y XV en Inglaterra: ahora estamos en condiciones de decir que los inicios de ese acumulador han
sido anteriores, que surgió con el crecimiento feudal, y que vivió largamente en distintos lugares de
Europa.

Esa idea de que las transformaciones esenciales se dieron en la Baja Edad Media inglesa influyó
para que los investigadores sobre las luchas sociales se concentraran en la revolución de 1381 (que
se extendió desde el campo a Londres), y en especial esta lucha concitó la atención de Rodney



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 94

Hilton, el medievalista del círculo de  historiadores marxistas británicos. Con los conceptos vigentes
en las citadas décadas de 1960 y 1970 Hilton descartó la revolución burguesa en el Medioevo y dijo
que los primeros gritos por la libertad fueron de los yeomen (campesinos ricos y acumuladores
capitalistas) en esa conmoción del siglo XIV. Por lo demás, en las elaboraciones de esa famosa
escuela las revoluciones urbanas de los siglos XI y XII no figuraron como tema, lo que no es un dato
menor teniendo en cuenta la importancia que estos historiadores asignaron a los movimientos
sociales. De manera significativa, en las acreditadas polémicas sobre la transición al capitalismo, la
de Dobb con Sweezy y el “debate Brenner”, la cuestión no fue tocada excepto de manera incidental
para remarcar su nula significación en el proceso que se estudiaba, o se la trató de manera
minoritaria por Sweezy, pero sin el respaldo de la investigación.  

Con todo en ese vacío debe notarse una excepción que ha sido planteada por Hilton: en la
revolución antifeudal de 1381, los vecinos de St. Albans y Bury St. Edmunds, sometidos a señorío
eclesiástico y que carecían de los derechos políticos que tenían otras ciudades (eran en el marco
inglés “verdaderos anacronismos políticos”), se rebelaron contra sus prelados. Algo similar sucedió
en Cambridge en el mismo año contra las prerrogativas de las autoridades universitarias que
gozaban del fuero clerical. El análisis de Hilton sobre estos sucesos conserva una gran importancia.
Por un lado reeditó una cualidad indeleble de los estudios marxistas británicos, dada por la tarea
unitaria de describir e interpretar, y en esa descripción no faltan las circunstancias económicas y
sociales que llevaron a la revuelta. Por otro lado distinguió los componentes de clase, de fracción de
clase y de sector social que con sus objetivos convergieron en el gran movimiento (campesinos
ricos, campesinos pobres, menestrales, burgueses, clero bajo, etc.). Es así como Hilton diferenció el
accionar de los campesinos que deseaban liberarse del sistema feudal del vecino rico de la ciudad
que buscaba el autogobierno. A su vez este estudio nos abre otra cuestión que se refiere a cómo
detectar la protesta comunal, porque puso en evidencia que esas luchas no solo se dieron en su
forma pura, como enfrentamientos cuyo único objetivo fue organizar el gobierno urbano de los
burgueses, tipo de lucha que tuvo su versión clásica en la segunda mitad del siglo XI y durante el
XII, sino que también esos enfrentamientos burgueses pudieron mimetizarse con movimientos de
otras características, como fue el inglés tardío medieval que tuvo una connotación económica
favorable al capitalismo. Sobre esto, efectivamente, una lucha como la de Bury St. Edmunds
muestra que en determinado nivel de evolución los objetivos institucionales del combate por el
gobierno burgués pudieron unirse a más audaces metas antisistema.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 95

Max Weber, 1918.

Más allá de Hilton y de los historiadores marxistas se consolidó en los medievalistas de lengua
inglesa el concepto de que la ciudad y el mercado, contrariamente a lo que había afirmado Pirenne,
no eran impropios del sistema sino cualidades que los aristócratas alentaron, postura que coincidió
con una depreciación del valor sedicioso de los movimientos comunales.

De las derivaciones de Dobb nos interesa ahora la de Reyna Pastor de Togneri. Por una parte porque
le dedicó un extenso estudio a las insurrecciones de Santiago de Compostela y de Sahagún de
principios del siglo XII (se disponen sobre estos acontecimientos de sendas crónicas muy
detalladas), y por otro lado porque bajo la inspiración de Dobb cuestionó el modelo de Pirenne, que



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 96

había seguido para el caso español García de Valdeavellano, y que en un plano más abarcador y
con visiones más penetrantes había recogido Romero. Reyna Pastor, discípula de este último
enfrentó las tesis de su maestro en una revista que éste dirigía, lo que expone la civilizada
convivencia en la que pudo desarrollarse la crítica.

Debe advertirse que entre los medievalistas hispanos y latinoamericanos el influjo de Dobb no
comenzó con la publicación de sus Studies (en 1946) sino con la tardía traducción al castellano de
este libro (en 1971). A partir de entonces hubo un deslizamiento desde el ámbito inglés y europeo,
que Dobb trató, a entornos que no había considerado. Entre esas nuevas miras estuvo la muy
doctrinaria controversia sobre los modos de producción en América latina, mención que estaría de
más aquí si no fuera porque sitúa en su contexto a Reyna Pastor, que conoció a Dobb en italiano
poco antes de que saliera de la imprenta la versión para el mundo hispanoamericano.

Este contacto con producciones de otras latitudes se inscribía en las pautas que entonces seguían
los que renovaban la investigación influenciados por Romero, que había impuesto en la carrera de
historia de la Universidad de Buenos Aires desde 1959 el hábito de una lectura con alcance
ecuménico. En ese ambiente la influencia marxista británica se mezcló con la de los franceses de
los Annales, y en el caso que ahora analizamos estas influencias se combinaron con la más
tradicional de Claudio Sánchez Albornoz. En fin, sugestionada por la lectura de Dobb Reyna Pastor
aseveró en 1964 que no hubo una revolución burguesa en el siglo XII sino solo rebeliones que no
alteraron en profundidad el sistema. Veamos esta interpretación.

Reyna Pastor adaptó a Dobb a la situación castellano leonesa a la que, sin embargo, siguió viendo
con los ojos de Sánchez Albornoz como profundamente original debido a la Reconquista y a figuras
sociales como los caballeros villanos que debían retener una especial consideración en su labor
historiográfica. Importa ahora su análisis sobre esas rebeliones.

Su punto de partida estuvo en lo que Dobb había explicado: el burgués comercial de la Edad Media,
lejos de aspirar a la superación del feudalismo, vivió de ese sistema ganando en la diferencia de
precios entre lo que compraba y lo que vendía. El mercader solo ambicionaba apropiarse de una
parte alícuota de la renta feudal a través de las transacciones que monopolizaba, y los movimientos
urbanos del norte español se explican por esa matriz teórica. Desde un principio el burgués habría
advertido que debía apropiarse de valor en circulación, y para ello necesitaba controlar el mercado.
Advirtamos también que a diferencia de otros historiadores del momento que habían dejado de lado
la cuestión urbana y sus conflictos, aquí Reyna Pastor la abordaba, y en esa elección del tema
participaba la dirección general de Romero, aun cuando contradijera sus tesis.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 97

La comprobación fáctica de Reyna Pastor fue francamente inapropiada. Para García de
Valdeavellano, que siguió en todo a Pirenne, la causa de la rebelión era tan obvia que no necesitaba
demostrarse, y omitió fundamentar su punto de vista más allá de la evocación de textos legales
como los fueros buenos, demostrativos según su criterio de las primeras libertades burguesas.
Pastor por su parte apeló a larguísimas transcripciones de las Crónicas de Sahagún y de la Historia
Compostelana, pero el lector recorre en vano esas páginas esperando que le señalen algún indicio
sobre el control del mercado. El resultado decepciona porque definitivamente la tesis de Dobb fue
una petición de principios, aunque la severidad de este juicio no debe ocultar el aporte. Por un lado,
y librándose al imperio de una sociología que hacia 1960 obtenía en Buenos Aires rango académico,
demarcó una coyuntura geográfica y temporal estableciendo el cuadro de los sucesos. Por otro
lado, y esto es más importante, con la aplicación de Dobb el medievalismo de los hispanistas
dispuso de un punto de vista que habilitaba otro rumbo. El saludo recargadamente entusiasta a ese
artículo por parte de algún historiador español que se abría hacia una nueva historia se disculpa.

Si se observan las cosas cuidadosamente, no cuesta advertir que Pirenne sobrevivía en Reyna
Pastor cuando ésta afirmaba que la burguesía se originó por migración de los francos, aunque ese
esquema de circulación reaparecía por inquebrantable fidelidad a Dobb, ya que para éste el
comercio era tan ajeno al feudalismo como lo era para Pirenne. En consecuencia, ese mercado no
perteneció según Dobb al sistema feudal porque le era exógeno, y la declinación del feudalismo se
habría debido a las contradicciones internas del régimen de producción, es decir, a las relaciones
forjadas alrededor de la explotación de la tierra. Reyna Pastor respetó entonces todos estos criterios
por los que el mercado era expulsado conceptualmente del feudalismo, y en consecuencia el
economista historiador que iluminaba su camino terminó por encandilarla sin dejarle ver los hechos.
Comprendamos la cuestión examinándola de cerca.

El burgués de Sahagún y Santiago de Compostela, afirmó Reyna Pastor repitiendo lo que Dobb dijo
sobre el mercader, se rebeló para lograr el control del mercado. El presupuesto era que los
artesanos de esas villas eran capitalistas comerciales al mismo tiempo que aspiraban a serlo, lo que
es un contrasentido, porque si se habían enriquecido con el comercio ya tenían derechos de
monopolio para volcar a su favor los términos de intercambio, y si luchaban para conseguir el
monopolio no se explica cómo se habían enriquecido con el comercio. A este desacierto se agregó
el error de decir que el artesano era un burgués capitalista, un concepto que manejó García de
Valdeavellano y es comprensible en su marco conceptual smithiano. En Reyna Pastor es más difícil
establecer dónde radicó la fuente del yerro. Tal vez no se percató de que Dobb diferenciaba la
economía del artesano destinada a lograr valores de uso, de la actividad del mercader orientada al
valor de cambio. La cuestión aporta criterios para nuestras preocupaciones.

La no inclusión del artesano en la economía del beneficio fue explicada por Dobb por las



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 98

regulaciones gremiales que mantenían al maestro en la condición de un capitalista potencial, como
dijo por otra parte el padre de la teoría social crítica en un texto que permaneció prolongadamente
desconocido. Por consiguiente desde un punto de vista teórico no habría fundamentos para los
objetivos de control de mercado que Reyna Pastor adjudicó a los artesanos de Sahagún y de
Santiago de Compostela (en España esas regulaciones estuvieron a cargo de los concejos
municipales). Esta observación se ajusta a lo que han sistematizado algunos medievalistas, y se
cimentó en la igualación de los objetivos económicos de las dos grandes ramas de productores en
dependencia señorial, porque tanto los campesinos como los artesanos buscaban en las
transacciones satisfacer su consumo. Si bien de manera marginal aparecía el objetivo del valor de
cambio, lo que fue un fenómeno significativo por vincularse a la existencia de las oligarquías
urbanas y (como se observará más adelante) por crear condiciones para el capitalismo, esa
confluencia básica de intereses explica que la mayor parte de las  economías domésticas de ambos
sectores convivieran de manera secular sin alterarse mutuamente, e incluso hubo muchos casos de
formas mixtas. Esto lleva a postular dos niveles diferenciados, porque mientras el mercader
establecía un comercio asimétrico con el campesino y con el artesano, estos dos productores
establecerían entre sí un tráfico de equivalentes. Una última y accesoria observación dirigida a evitar
la tentación del anacronismo consiste en que es deseable soslayar la trasposición a la Edad Media
de esquemas que se aplican a la sociedad moderna acerca de la redistribución de plusvalía del
campesino entre los grupos no campesinos.      

Estas consideraciones permiten apreciar en Reyna Pastor una lectura de las crónicas sin densidad
problemática. Con el apuro por encontrar a Dobb alejándose de Pirenne y de Romero (actitud
comprensible en la discípula que pretende hacerse de un nombre) obtuvo Reyna Pastor una
inopinada permuta, ya que el artesano capitalista que halló en Sahagún o en Santiago de
Compostela estaba más cerca de Weber o de Pirenne que del Marx que pretendía para guiar al
medievalismo. Ese involuntario alejamiento del materialismo histórico derivaba tanto del
procedimiento de aplicación de una teoría como de las condiciones teóricas de su aprehensión.

En el primer aspecto la concepción sobre monopolio del capital comercial e intercambio desigual
pasó a ser en sus manos un modelo apriorístico que fijó sobre la realidad histórica, y solo le permitió
mirar los relatos sin examinarlos. Ese proceder no figuraba en la lectura inspiradora, un rasgo que
instruye sobre que investigar no se reduce a leer documentos: Dobb eludió el apriorismo del
paradigma, de la idea impuesta a la realidad, con un razonamiento que no fundamentó en
documentos sino en fuentes secundarias.

En el segundo aspecto, la aprehensión de la teoría por parte de Reyna Pastor estuvo signada por las
condiciones de comprensión que imponía, a través de Pirenne, la doctrina del factor mercado. El
espíritu de Adam Smith reaparecía en su cuadro sobre el principio de esa burguesía, teniendo aquí



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 99

la palabra principio una doble connotación, porque era el comienzo (aceptaba que la burguesía
llegó desde el exterior por los caminos del comercio) y era el fundamento mercantil lucrativo de
toda persona que no era señor o campesino. El postulado dependió, efectivamente, de una
presunción que fue central para Pirenne, que consideraba al señorío como una economía natural sin
movimiento propio y por eso incapaz de crear circulación, residiendo en el mercado el componente
dinámico que irrumpía por medio de los comerciantes vagabundos.

El supuesto compartido por Reyna Pastor y los autores que criticó es que el burgués de la época
buscó invariablemente un beneficio monetario; las divergencias se concentraron en el modo cómo
lo lograban, y el resultado no deja de ser curioso. Reyna Pastor estaba convencida de haber dado
vuelta la interpretación tradicional sobre esas rebeliones españolas, aunque solo la reafirmaba
desde otro punto de vista, fuera de permutar la noción de burguesía medieval revolucionaria por la
de burguesía adaptada al sistema. Había dado un paso mucho más pequeño de lo que creía, pero
esa moderación es lo esperable cuando las cosas se examinan con distanciada serenidad, ya que
los historiadores avanzamos con jornadas más breves de lo que solemos presumir. Esto también
nos indica el peso que Pirenne seguía teniendo aun en sus críticos.

Por otra parte la contribución que se acaba de examinar nos dice que sublimar el método
elevándolo a la condición de llave que vence toda ignorancia (en este caso el método fue el uso de
Marx a través de Dobb) conduce al pensamiento repetitivo, o sea, a las reproducciones del
dogmático.

En esa elaboración sobre un tema hispánico desde la Argentina se establecía un molde que de
cerca o de lejos se iba a seguir en España. En este país en los años posteriores a 1975 la influencia
de Pirenne disminuyó considerablemente, y en la misma medida se vería un auge coyuntural del
materialismo histórico. El medievalismo ibérico se alineó con la historiografía general que pasaba a
valorar atributos no comerciales de la evolución. En este punto la situación no era muy diferente de
la que se dio en Francia, historiografía a la que ahora pasamos a ver, aunque a su vez en la década
de 1960 y hasta por lo menos 1975 (fecha en la que se inició la superación del franquismo) las obras
de Romero despertaban pensamientos  críticos en muchos de los jóvenes investigadores
españoles. 

Dobb fue tomado en Francia hacia los años 1960 y 1970, según descubre un muestreo rápido sobre
obras relevantes dedicadas al feudalismo y a la transición, y en ninguna de esas obras se trataron
las luchas burguesas de la Edad Media.  También se objetó la tesis de Pirenne sobre la existencia de
una economía natural sin intercambios en la plena Edad Media y se valoró el comercio de los árabes
en su época de esplendor, posición que fue compartida por historiadores de otros países.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 100

Henri Pirenne, c. 1910

Con prescindencia de estas críticas específicas, se dejó de lado la porblemática urbana y comercial
y la atención se dirigió hacia la economía rural. Esta orientación se inscribía en una dirección global
del medievalismo (muy pronunciada en Francia) por la cual en los treinta años que siguieron a la
finalización de la Segunda Guerra Mundial los temas rondaron en torno a la demografía, las
migraciones, los polos industriales, la transformación agraria, las coyunturas, el despegue
económico, los ritmos de avance de los cultivos y los condicionamientos geográficos. Eran las
obsesiones de la clase dominante en el capitalismo central y en el Tercer Mundo en
descolonización y también eran los desvelos de la burocracia que impulsaba los planes
quinquenales del socialismo, todo lo cual creaba un clima de época. Los historiadores delimitaban
entonces una región para captar el movimiento de la sociedad siguiendo sus precios o sus rentas, y
veían a veces en esas series la oportunidad para deslizarse hacia las relaciones sociales, las clases y
las ideas, es decir, hacia una historia “total”. Una madura y elevada manifestación de ese estudio de
variables en interdependencia se muestra en el análisis de Guy Bois de la Normandía oriental en la
Baja Edad Media, estudio que se inscribió en una corriente más amplia de análisis demográfico en el



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 101

largo plazo y que tuvo su influencia en autores (franceses y de otros lugares) que analizaron los
orígenes de la industria rural, comentario que nos indica doblemente que la situación no se redujo a
un mero aporte localizado, y que no se buscaba el cambio en las ciudades sino en el campo.

Atrapados por el análisis de las estructuras económicas, los historiadores sociales franceses
omitieron la actividad política confundiéndola con el relato de hechos. Esa endeble preocupación
por las luchas en general (lo que establece un clara diferencia con sus colegas ingleses), llevó a que
los movimientos comunales casi no fueron tomados en cuenta. En ese alejamiento también
intervino el concepto general de Braudel de movimiento lento de las estructuras en la larga
duración, y también tuvieron su cuota de influencia algunas estupendas monografías regionales
como la de Georges Duby, cuyo centro de análisis era el mundo rural.  Con este tipo de aporte el
desarrollo de las ciudades en los siglos XI y XII fue visto como un anexo de ese crecimiento agrario
fundamental. A esto se agregó que con la gravitación de Jacques Le Goff se fue hacia una
investigación de las mentalidades de la Edad Media teñida de primitivismo, en la cual burgueses e
intelectuales pasaron a ocupar un lugar muy modesto o directamente desaparecieron de la
bibliografía. Esto armonizó con la conversión de la historia en antropología histórica, con la idea de
una muy larga Edad Media, con el interés por los temas religiosos y el menosprecio de toda
transformación política revolucionaria. En estas condiciones los historiadores restringieron desde
mediados del siglo XX los alcances del movimiento comunal, aun cuando se hayan considerado las
instituciones, los conflictos urbanos y las nuevas ideas que podían envolverlos.

El desinterés por las luchas de los burgueses llegó de la mano de la crítica a Pirenne, como si una
cuestión implicara necesariamente a la otra, y posiblemente a mediados de la década de 1980 se
tocaba en el medievalismo galo el punto máximo de oposición al modelo del historiador belga. Se
remataron sus tesis afirmando que los burgueses no rompían económicamente con el feudalismo y
que tampoco la ciudad era un cuerpo extraño ante el mundo rural, y esto llevó a girar cada vez más
la mirada hacia el régimen feudal de vasallaje. La posición de Alain Derville representó un
contundente rechazo a Pirenne, lo cual tuvo una particular significación porque se basaba en las
ciudades flamencas. Hizo un llamado a terminar definitivamente con los presupuestos tradicionales,
y denunció esas concepciones formuladas “a priori” impuestas por la autoridad de Pirenne, como la
idea de que toda ciudad era una comuna, que las instituciones urbanas fueron hechas por y para los
burgueses y los mercaderes, y que los funcionarios del municipio (échevins) eran administradores de
la urbe y representantes de la comunidad lo que solo sería verdad para el siglo XIII.

En este recorrido por el abandono de la problemática no faltaron los que, posiblemente cautivados
por el detallismo de las crónicas, se dedicaron al tema y quedaron aprisionados por los hechos.
Alain Saint-Denis, por ejemplo, que se ocupó del levantamiento de 1112 de Laon, señaló que el
descontento de los comerciantes por las trabas que la dependencia señorial les opuso a sus



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 102

negocios fue una causa de la insurrección. No obstante esto, el cuerpo de su estudio no estuvo en
ese plano, ya que se concentró de manera casi exclusiva en las rivalidades aristocráticas que
desencadenaron el motín de los burgueses contra su obispo. Reprodujo fielmente el relato
extraordinariamente fecundo del cronista Guiberto de Nogent. En esos sucesos virulentos apareció
la comuna, la cual no fue un régimen democrático como habían dicho los historiadores
tradicionales, sino el resultado de la negociación de los aristócratas con los más ricos del pueblo
que deseaban garantías para sus negocios y sus fortunas.  Para este autor la situación contextual
fue económica, pero su estudio se resumió en narrar hechos políticos.

En suma, la atracción de los historiadores por el tema ha sido declinante en los últimos años. Podría
esbozarse un esquema de aproximación a esta debilidad.

La primera causa radicó en un descrédito no parejo de la obra de Pirenne, pero que ha sido agudo
en algunos reductos, como por ejemplo entre medievalistas del área hispánica y latinoamericana.
Aquí Dobb ganó claramente la partida intelectual. Es difícil encontrar un medievalista de lengua
castellana que ahora identifique el capitalismo a partir de la mera presencia de comercio, ni que
conjeture que la circulación era la llave mágica que abrió la compuerta de la nueva economía
sumergiendo bajo la irrigación monetaria a la antigua producción natural. Ese esquema dual revivió
en otros lugares donde los historiadores se dejaron gobernar por manuales neoclásicos, lo que
habla de una juiciosa sabiduría de los hispanistas. En Francia tampoco se recuperaron las
enseñanzas de Pirenne. En parte ello se debió a la indicada influencia de Dobb (no siempre
confesada) que se transmitió a través de algunas obras destacadas como ya se dijo (Vilar, Bois, etc.).
En parte se debió a que ese modernismo capitalista que la concepción de Pirenne propiciaba para
la plena Edad Media ha convivido mal con la antropología económica que sedujo al medievalismo
francés influenciado por Karl Polanyi.

En términos generales el descrédito de una teoría económica arrastró al ostracismo historiográfico a
la revolución comunal para concluirse en la convicción de que en el siglo XII no se cambió el modo
de producción y por lo tanto ese combate careció de peso histórico. No se indagaron
consecuencias en otros planos, como ser el de la constitución a largo plazo de la sociedad civil y su
influencia sobre la sociedad política junto a las modificaciones ocurridas en esta última, con lo cual
el viejo análisis unilateral que consideraba a las insurrecciones comunales tempranas como las
primeras revoluciones burguesas fue reemplazado por otra similar unilateralidad rígida según la
cual esos movimientos no habrían tenido el más mínimo efecto histórico. En las dos grandes
interpretaciones opuestas (la que sostuvo la tesis revolucionaria y la que la negó) se absolutizó un
solo aspecto de una realidad que fue multiforme en su presente histórico y en sus derivaciones.
Esto significa que los componentes que hicieron a la evolución contradictoria del fenómeno han
sido en ambos casos eliminados por una visión sesgada que fue empujada en el plano concreto de



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 103

la investigación por la crítica a la tesis de la circulación. Esta crítica deseable tuvo pues efectos
indeseados, como muestra la explicación de Reyna Pastor, que aun siendo medianamente aceptada
por los medievalistas españoles no conoció desenvolvimientos ulteriores, aunque bien miradas las
cosas pareciera que la reserva predominó sobre la aceptación, porque cuando se volvió sobre el
tema en el terreno socioeconómico se regresó a los fundamentos de Pirenne. En suma, más allá de
esto, en términos corrientes las rebeliones del burgo en los siglos XI y XII fueron poco estudiadas en
sí mismas. 

Otro aspecto estuvo dado por el contexto global de los conflictos. Esto se debe a que la
organización comunal fue lograda en la mayor parte de los lugares a partir de un proceso evolutivo,
en el cual los pobladores de los burgos lograron sus reivindicaciones (autonomía organizativa en
distintos grados y modificaciones en los tributos) de manera pacífica. Allí prevalecieron los acuerdos
y las concesiones del poder que se otorgaron de manera voluntaria, lo que en gran parte estuvo
relacionado con estrategias de dominación. En el entendimiento de ese escenario los historiadores
privilegiaron los antecedentes (costumbres orales, instituciones de paz, etc.) que prepararon el
cambio gradual así como valoraron la posterior continuidad de las estructuras del feudalismo con
las que se articularon sin grandes inconvenientes las élites urbanas que habían logrado su gobierno.
Se separaron así de sus colegas del siglo XIX y  de los de buena parte del siglo XX, los cuales
influenciados por el clima insurgente de 1830 y 1848, de la Comuna parisina de 1871 y de las
conmociones de 1917-1922, pasaron por alto el significado de toda evolución. El criterio fue (y sigue
siéndolo) en parte cuantitativo al sostenerse que en la mayoría de los casos no hubo violencia, y en
parte cualitativo al afirmarse que los cambios fueron menos profundos de lo que antes se había
creído.   

Complementa ese descrédito la ensambladura que los historiadores tradicionales instituyeron entre
esas rebeliones y la historia constitucional. En efecto, del choque con los señoríos eclesiásticos los
burgueses construyeron las comunas o los concejos urbanos con sus ordenamientos legales, y éste
fue un motivo más para dejar de lado el tópico cuando la crítica al tedioso formalismo clasificatorio
del jurista arrastró consigo una problemática sustancial como fue la fundación de la comuna, y no
faltó el historiador social que creyó que desmarcarse de cualquier sospecha de visión “jurídica
institucional” era un asunto de principios. El tema fue relegado como un acontecimiento
prescindible y ese silencio se volvió mensaje.

Un reflejo de la debilidad de los estudios sobre estas rebeliones del siglo XII estuvo representado
por la pobreza con que ha tratado el hecho Ignacio Álvarez Borge en un libro que consagró al
período. Si García de Valdeavellano estimulaba a discutir una tesis, ese incentivo aquí desapareció.
Álvarez Borge nos hace saber que los movimientos comunales de España fueron realizados por
burgueses sin decirnos nada de su perfil sociológico, como si la sola palabra hiciera prescindible su



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 104

determinación. Los asoció a la inestabilidad política posterior a la muerte de Alfonso VI, aunque el
lector no logra ver si esa circunstancia fue causa de la protesta o solo su condición de posibilidad;
tampoco se preocupó por explicar qué incidencias llevaron a que los rebeldes contaran con el
apoyo de un sector del clero. La hibridez argumental la combinó con una mezcla de casos muy
diferentes, españoles y europeos, para terminar escribiendo que

los conflictos de diverso tipo nos indican que la sociedad urbana pleno medieval era una sociedad
desigual e injustamente jerarquizada, donde se dejaba sentir con frecuencia la opresión señorial y
donde los grupos oligárquicos formados por los burgueses más ricos se hicieron con el control de
los resortes del poder público y económico.

Afirmar que el conflicto reflejó una sociedad “injustamente jerarquizada” no es reprochable excepto
por decir lo que nadie ignora sin explicar nada; concluir en que la burguesía (entendida en el sentido
de la moderna clase social) llegaba al poder en el siglo XII es una primicia que debería demostrarse,
y que por eso mismo, por su novedad, sorprende que se la enuncie como axioma.   

Otro ejemplo de esta tendencia declinante en los estudios sobre el asunto lo ha proporcionado José
María Monsalvo Antón. En una obra sobre la ciudad europea, fundamentada exclusivamente en
bibliografía (lo cual tiene la virtud de exponer un estado general del asunto, aunque en verdad su
consulta no fue muy extensa), despachó el tema como un episodio más de la Querella de las
Investiduras, cuantitativamente de poco relieve (“una veintena de casos”), y de trascendencia
secundaria en la historia económica y social (afirmación que da por descontado que la historia de las
prácticas políticas interesa poco o nada).

Jêrome Baschet por su parte, en un extenso libro sobre la civilización medieval europea dedicó un
apartado a la formación de las comunas, y no dejó de criticar la visión clásica tomando como
prototipo la de Romero. Desaprobó que esos autores hayan considerado a las comunas como el
resultado de la lucha triunfante de la burguesía en su aspiración revolucionaria de libertad contra el
orden feudal. Esas protestas pudieron ser violentas, pero no liberaron del sistema, y de facto, la
formación de las comunas fue paralela a la formación de las comunidades campesinas. En general
las aceptaron los señores, y la hostilidad principal provino de los obispos que controlaban ciudades.
Tampoco, nos dice, representaron una conquista democrática, desde el momento en que surgieron
de una colusión entre la aristocracia caballeresca y la porción superior de maestros y comerciantes.
En suma, los conflictos urbanos enfrentaron a facciones de la élite, diferenciadas y
sociológicamente cercanas, y si bien hubo movimientos antipatricios en la Baja Edad Media, los
comerciantes y artesanos ricos retomaron el poder. En el plano económico sus razonamientos
revelan muchos puntos ya vistos en la crítica de Dobb al dualismo de Pirenne, sobre el que no



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 105

desatendió objetar lo que denomina su visión teleológica al proyectar en la llamada burguesía
medieval una imagen del siglo XIX.

Podemos ver en esta línea de interpretación a Thierry Dutour, que se consagró a una síntesis de la
ciudad medieval y atravesó por nuestro tema. En verdad pasó por él muy rápidamente diciendo que
la comuna fue una institución de paz y un medio de presión sobre el señor. En este punto agregó
una frase que define su concepto: “de ahí que a veces hubiera fricciones (como en Laon en 1112
donde el obispo fue asesinado, y en Colonia en la misma época)”. Afirmar que un acto en el que
pierde la vida el señor es una simple fricción, no mencionar otras acciones del mismo tenor, e
ignorar cualquier consecuencia de sucesos de ese tipo, es excluirlos del proceso histórico.

Una similar tesis minimalista sobre los levantamientos comunales se presentó en la síntesis sobre la
ciudad medieval que escribieron Patrick Boucheron, Denis Menjot y Marc Boone. Declararon que el
movimiento de emancipación urbana fue lento, progresivo, y raras veces tuvo las formas de
insurrección de la revolución comunal que soñaron los románticos. En esta última proposición la
energía rebelde disminuye con una fórmula paradójica. Se lee allí que las rebeliones violentas
fueron situaciones minoritarias frente a una marcha general parsimoniosa, lo cual es muy aceptable,
aunque debe decirse de inmediato que ese orden cuantitativo minoritario lejos de disminuir el
interés por esos sucesos lo aumenta, ya que un episodio revolucionario es interesante porque es
excepcional: el hecho de que haya sido una contingencia desacostumbrada (porque al fin de
cuentas la gente no se alza todos los días y en todos lados contra el poder) estimula la curiosidad y
justifica al historiador. Dicho esto, es menos fundamentada aún la proposición de que esas pocas
insurrecciones solo fueron un sueño de los románticos. Interpretar de qué manera las insurrecciones
escasas (se admite su realidad) terminan siendo en la redacción una ensoñación historiográfica es
un misterio tan insondable como la virginidad de María. Por otra parte la mención de este libro es
significativa, porque dos de sus autores (Boucheron y Boone) postularon, como veremos más
adelante, una vuelta al tema urbano (lo cual en aspectos parciales representa una vuelta a Pirenne),
pero desde ya vemos que es un regreso sin las tensiones sociales que estuvieron en el centro de la
atención de Romero. 

Un último ejemplo lo brinda el reputado medievalista de la Universidad de Oxford Chris Wickham en
un libro general sobre la Edad Media editado en 2016. El lector apenas encuentra allí una referencia
a que hacia el año 1100 las ciudades de Génova y Pisa eran gobernadas por una élite urbana
(formada por propietarios de tierras, mercaderes y algunos señores) mientras que un poco más
tarde lo fueron otras ciudades. Esto es prácticamente todo lo que figura sobre las comunas. Sobre
las luchas o sobre la situación tensa de muchos lugares estas páginas enmudecen.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 106

Si los movimientos de los siglos XI y XII fueron despojados de su connotación revolucionaria por
interpretaciones críticas que los relegaron a un segundo plano en el interés historiográfico, sus
réplicas en los combates contra el patriciado tampoco merecieron demasiada atención en los
últimos años.

En este concierto de desaprobaciones a un materia que fue medular en otras épocas se escuchan
de vez en cuando voces distintas. Por ejemplo en un libro de George Huppert, publicado en 1986,
leemos que las revoluciones comunales de los siglos XI y XII marcaron un cambio decisivo en las
ciudades, ya que de esa conmoción ha surgido una burguesía que declarando comunidades
ciudadanas se independizó de los poderes vigentes. Distinguir esta voz no importa tanto por marcar
una continuidad clásica como por indicar el otro extremo de un límite que es tan necesario evitar
como el de la denegación absoluta del tema. 

La súper especialización del medievalista encerrado en su coto de conocimiento, la micro historia
cultivada por el que solo ve lo que tiene frente a sus ojos, la moda antropológica de observar
pequeñas conductas separadas de su contexto, la sobrevaloración de los datos de estabilidad
despreciando los del cambio o la valoración exclusiva del cambio a corto plazo, el examen
monocular de “factores” estáticos o la renuncia a las visiones temporalmente amplias en las que los
hechos encuentran su recóndito sentido histórico, son elementos que explican el abandono de una
forma de entender la historia.

 Sobre esto la posición de Chris Wickham merece ser analizada, no solo por el peso que tiene esta
autoridad del actual medievalismo sino también porque no representa una simple moda sino un
juicio filosóficamente sustentado que comparten otros colegas. El problema atañe a una cuestión
medular del quehacer de Romero.

Wickham estima que las revoluciones comunales o la industria rural a domicilio no fueron
fenómenos importantes en la Edad Media y por ende son temas que no trata en su historia general
del período, lo que se vincula con su rechazo a lo que llama una visión teleológica de la historia.
Esto supone prescindir de si esos eventos obraron en el nacimiento de la sociedad civil moderna y
en la génesis del modo de producción capitalista. Con abstracción de que aquí se contiene un
saludable consejo para no cometer inferencias aventuradas, el juicio rechaza una práctica habitual
del historiador. Examinemos el asunto. 

El manual filosófico nos informa que la aproximación teleológica al objeto significa interpretar los
fenómenos según una concepción finalista, lo que implica que en el concepto del objeto está el
concepto de fin, y se relaciona con la intención de penetrar en su sentido íntimo. Esta concepción



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 107

estuvo presente en Anaxágoras, Sócrates, Platón y Aristóteles, y fue rechazada por Bacon,
Descartes y Spinoza, mientras que Kant la trató como un principio regulador y no constitutivo ni
explicativo de la ciencia. En la aproximación teleológica el fin sería entonces hacia lo que tiende el
ser en sus operaciones. 

Se recuerdan estos rudimentos para subrayar que la operación que el historiador ha realizado
tradicionalmente, si bien no es la del finalismo teleológico por el cual hay en todo ser una
intencionalidad dirigida a una meta, sí tiene una vaga proximidad con esa idea. De aquí proviene la
equivocada identificación de esta noción idealista con la práctica del historiador, y de hecho el
precepto de Hegel de que el estudio del pasado comienza en el presente fue trocado por algún
intérprete en método teleológico. Esta confusión se explica: el historiador considera por oficio que
cada hecho que estudia es parte de un proceso en el cual encuentra su sentido, y en consecuencia
ese proceso integra de un modo u otro su interpretación. Lo que confunde es la magnitud de ese
proceso. Pongamos un ejemplo. 

En agosto de 1903 se celebró el segundo congreso del Partido Obrero Socialdemócrata de Rusia,
que fue un pequeño acontecimiento de poco más de cuarenta delegados. Lo mismo hicieron en
esos años iniciales del siglo muchos otros socialistas en el mundo, pero mientras que la mayoría de
estas reuniones son hoy solo conocidas por algún especialista muy erudito, ese segundo congreso
del POSDR es universalmente conocido por toda persona algo informada en historia o en política. Lo
que en su momento fue desconocido por todos los periodistas atrajo después la atención de todos
los historiadores. La relevancia del suceso se manifestó obviamente en 1917, pero también en 1930,
en 1956, en 1989 y continúa manifestándose en la era postsoviética. Los hechos posteriores
permitieron comprender el significado que tuvo la escisión entre mencheviques y bolcheviques, el
establecimiento de un programa agrario, el concepto de centralismo democrático o la importancia
de los revolucionarios profesionales. Este ejemplo que casi nadie ignora revela que los historiadores
usualmente descubren el significado de un hecho en sus consecuencias, y éstas nos hablan de la
potencialidad de lo que estaba contenido en acto (por ejemplo, las posibilidades del centralismo
democrático se revelan plenamente en Stalin y por obvia derivación en lo que sobrevino después
de 1953). Esto es lo que hace naturalmente el historiador porque es su quehacer específico, y lo hizo
(aun en su versión más limitada) mucho antes de que los lingüistas mostraran que el análisis
sincrónico es imprescindible para comprender la historia de la lengua. 

Sobre esta base común se elevan los que provistos de una sabiduría amplísima enriquecen su
estudio del fenómeno descubriendo en un desenlace muy ulterior lo que en el momento era casi
imperceptible. Así, lo que se destaca en Romero (o en Marc Bloch cuando observaba el paisaje del
presente para acceder a su configuración medieval) es haber extendido el volumen temporal de sus
estudios hasta un punto en que el develamiento de lo que permanece en sustancia a través de los



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 108

años se interpreta como apriorismo teleológico. Para volver al ejemplo que se acaba de dar: la
actualidad rusa contiene al citado congreso y ayuda a explicarlo, aunque es en verdad difícil darse
cuenta de su vigencia si no se retiene “cronológicamente” (a través de los años) la intimidad del
proceso. Por el contrario, sobre acontecimientos separados por una inferior distancia temporal este
principio cognitivo es evidente; por ejemplo, nadie duda que conocer ese pequeño acontecimiento
de 1903 es conocer 1917. Esto remite a que en la longue durée las mediaciones que se suceden con
el devenir encubren el carácter heredado de ciertos desarrollos (y cuando se desdeñan esas
mediaciones que enriquecen y disimulan la continuidad alterándola al mismo tiempo, se manifiesta
la insuficiencia del estructuralista que considera las estructuras como médulas siempre iguales a sí
mismas o sujetas a cambios muy lentos y casi imperceptibles). Obviamente, nada de esto significa
que todos los sucesos a los que se aludió con la lacónica mención de fechas hayan sido un mero
desarrollo de 1903, ni que en esta fecha se encuentre la causa de lo que sucedió después. Ese
congreso fue solo una de las determinaciones de la historia posterior.

 No es ocioso recalcar que en este pensamiento de Wickham se expresa una concepción que hoy
frecuentan muchos historiadores. Su restricción a observar a través de las épocas se concentra en la
larga duración (y por eso apenas se compara ahora entre sociedades preburguesas y modernas,
salvo los que hacen sociología histórica), lo que es muy comprensible en tiempos de reacción
contra el estructuralismo. En el campo de la historia esto se traduce en oposición a la historia
braudeliana antes predominante para contemplar fragmentos estáticos o fenómenos de recorrido
muy breve.

Otro factor que influyó en el abandono del tema fue el concepto de Iglesia como institución total. Ya
se expuso aquí que Romero vio en la Alta Edad Media un poder articulado en jerarquías,
ordenamiento en el que la misma Iglesia se situaba en su cumbre dando un aporte estabilizador.
También se expresó en el estudio sobre Romero en las décadas de 1940 y 1950 que en estas
concepciones había un punto de contacto con las tesis que una corriente de medievalistas
sistematizó con el concepto de la Iglesia como institución total. Pero mientras que Romero aludió al
asunto como una cuestión más en un conjunto heterogéneo, en el medievalismo francés se convino
en la tiranía del concepto. No fue una expresión marginal: nombres muy conocidos como Jacques
Le Goff, Alain Guerreau, Jean-Louis Biget, Joseph Morsel y Jérôme Baschet se alinearon detrás de
esta idea. En buena medida su posición obedeció a un análisis sobre textos de la Iglesia
descartando documentación que les hubiera otorgado otra perspectiva. Cuando traspasaron esos
límites necesariamente encontraron una realidad muy diversa en la que lo profano se mezclaba a
veces con lo religioso, otras veces con la magia, y aún vivía por sí mismo sin sustento
específicamente espiritual (por ejemplo, se podía razonar en forma económicamente pura como lo
hicieron muchos individuos en cualquier época). Esta riqueza del brutum factum, que a algunos de
estos historiadores les llegó por imposición del material examinado (otros como Guerreau nunca



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 109

accedieron a esa heterogeneidad) no fue en Romero un accidente sino una búsqueda deliberada.
Habló de la Iglesia sin encerrarse en sus claustros.   

Plaza Sordello, Mantua, Italia.

4.2 Necesidad de otras aproximaciones

En ese monocorde paisaje francés de la actualidad medievalista, y tal vez como resultado de esa
contradicción entre el paradigma y la realidad histórica que se ha filtrado en muchos estudios, una
voz previno, a fines de 2015 y en un recinto central de la investigación, sobre la necesidad de revisar
este concepto. Esa voz fue la de Patrick Boucheron: en su Leçon inaugurale en el College de France
ofreció una perspectiva distinta sobre el tema. Detengamos un momento nuestra marcha ante esta



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 110

escena.

Boucheron mencionó por un lado al proyecto gregoriano pontificio que se elaboró en la segunda
mitad del siglo XI, cuyo propósito era subordinar al mundo conocido, y por otro lado habló de la
realidad política de las sociedades europeas que se opusieron a ese designio logrando que
fracasara. El dominio total de la Iglesia fue, según este punto de vista, un programa incumplido, y en
esta indicación resaltan dos aspectos.

El primero es que esa lección inaugural fue pronunciada el 17 de diciembre de 2015, poco después
de los sangrientos atentados de los fundamentalistas islámicos en París. Con esos sucesos la
oposición entre una sociedad laica y una sociedad teocrática se volvió dramáticamente actual, y los
crímenes políticos teñidos de religiosidad estuvieron en el encabezamiento de la alocución,
problema que remite a la Edad Media. El asunto nos lleva en consecuencia a pronosticar que la
experiencia ciudadana del historiador pasa a ser un estímulo para que se replantee el camino
histórico que llevó a una sociedad laica (o que descubra el camino que la impidió), y aun en un
andamio político secular consolidado, sucesos como los de Francia del año 2015 o como los que
estallan diariamente en Medio Oriente llevan a preguntar sobre el gobernante que es fiscalizado por
una autoridad sacerdotal o por la vigilancia de ese sacerdote en tópicos como el aborto y la
educación pública. Esa lección inaugural no vale entonces solo en sí misma sino como síntoma de
un posible cambio en la historiografía.

El segundo aspecto se refiere a la especialidad de Boucheron, Italia entre los siglos XIII y XVI, lo que
presupone un conocimiento íntimo del crecimiento urbano, de la experiencia comunal y del desafío
laico. En esa Italia del Renacimiento las experimentaciones políticas (como denominó Boucheron a
las prácticas que estudió en pinturas políticas) estaban a la orden del día, y esa realidad urbana no
era del agrado de la Iglesia.   

Estas precisiones ayudan a ubicar el alcance que Romero le dio al concepto de Iglesia como
institución total: su estudio de las ciudades y la progresiva afirmación del poder temporal le
provocaban al esquema las suficientes fisuras como para que en ningún momento llegara a
prevalecer como categoría organizadora del conjunto de la exposición. Dicho de otra manera, ese
concepto aparecía para mostrar la importancia que tuvo la Iglesia en la estructuración social (un
aspecto al que otros historiadores no le prestaban la suficiente atención), pero pasaba a un segundo
plano cuando en el transcurso de sus elaboraciones hurgaba en otras aristas de la sociedad, y no es
casual que en este punto haya coincidido con lo que dijo Boucheron: se trata de dos medievalistas
que hicieron de la ciudad el centro de su atención.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 111

Otros aportes se visualizan en el medievalismo que replantean el horizonte en un sentido similar.
Pueden representarlos Marc Boone, distinguido investigador que dirige el grupo de estudios de
historia urbana de la Universidad de Gante.

Boone coincidió objetivamente con los conceptos que expuso Boucharon en un artículo de 2005, en
el que tomando como referencia básica las tesis de Pirenne (aunque no las examinó en detalle),
trazó un panorama de la investigación actual sobre las ciudades flamencas. Nos advierte que las
élites y las corporaciones de los oficios actuaron en muchos planos de la economía (comercio,
manufacturas, crédito y explotación rural), intervinieron en la política, la fiscalidad y las milicias, y
también en la vida social o religiosa, mostrando sobrada capacidad de adaptación. Este rol activo
(en su base estuvo la flexibilidad que daba la pequeña producción doméstica) lo siguieron
cumpliendo después del año 1300 hasta fines del siglo XVI (los principios del siglo XIV habían sido
fijados por Pirenne como el límite en que el desempeño del patriciado fue favorable al capitalismo),
y por lo tanto no se trató de un advenimiento transitorio sino de toda una fase en el desarrollo
económico y político de la ciudad. En este período hubo conflictos desencadenados por los oficios
que buscaron el poder, y con sus prácticas políticas y electorales originaron un esbozo de
republicanismo en los antiguos Países Bajos que llevó a la constitución de una verdadera república,
la de las Provincias Unidas, que se constituyó en 1579, hacia el final de las guerras de religión.
Recalcó así que el desenvolvimiento de ese boceto de pensamiento republicano preparatorio se
alimentó de las actitudes y experiencias que las corporaciones de oficios adquirieron en la vida
política de la ciudad. Allí defendieron los valores burgueses de defensa del bien público que
entrañaba la defensa del interés privado, cultura política que buscó convivir con el poder del
príncipe, pero que también se opuso a ese poder cuando amenazó a las ciudades.

Ciudades, artesanado, sociedad civil, república, son palabras que nos ubican en la problemática de
Romero, aun cuando, como ya se adelantó, en estas afirmaciones no está contenida la centralidad
del conflicto burgués, su costado revolucionario. No obstante reapareció como propuesta en el
nuevo milenio parte de esa problemática luego de un prolongado ostracismo, y constituye una
plataforma para fijar perspectivas en las cuales la obra que examinamos adquiere una nueva
valoración. Esto apunta a que ese arsenal de prácticas (antropología histórica, micro historia,
sospecha de teleología) que en Romero es saludablemente inhallable, ha impedido ver, por
ejemplo, la connotación profundamente transformadora de la dinámica comunal en la moderna
sociedad civil. Teniendo en cuenta estas perspectivas es hora de volver a la historia de los sujetos
en su condicionamiento material, de volver a percibir sus prácticas estructurando la estructura y
desestructurándola, y para esto es imprescindible tener amplitud de miras históricas. Es hora de
volver a Romero y a otros autores clásicos. Definitivamente.

4.3 De la situación económica y social a la subjetividad



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 112

Abandono de los estudios sobre sublevaciones urbanas, desalojo de la centralidad de las comunas
y preferencia por la historia agraria son tres ítems de un racimo conceptualmente unitario. El
desenvolvimiento es pasible de ser sintetizado: durante toda una etapa del medievalismo se
privilegió el crecimiento urbano y el comercio dejándose en la sombra la evolución rural (y estos
estudios repercutieron en Romero). En esa etapa del medievalismo la ciudad era el principio activo
contrapuesta a un entorno estático. Desde aproximadamente 1960 esa visión cambió. El examen se
concentró en el ámbito agrario, y con un criterio justo se explicó que allí donde se producía la mayor
riqueza estaba la causa del desarrollo urbano, y la ciudad pasó a tener una consideración
secundaria. La tesis más aceptada sobre el crecimiento enfatiza el aspecto extensivo, y ello es así
tanto en el esquema teórico de Guy Bois como en el más descriptivo que desde Georges Duby a
Robert Bartlett ocupó a los medievalistas. Corresponde al concepto de una economía con
estancamiento técnico, defendido por historiadores económicos como Maurice Dobb, quien juzgó al
feudalismo como esencialmente improductivo, por sociólogos históricos como Robert Brenner, que
habló de un régimen tipo repetición o por medievalistas como Bruce Campbell que aun prestándole
alguna atención a los cambios técnicos y al conocimiento privilegió el incremento económico lineal
dándole mucho valor explicativo al nexo entre población y áreas de cultivo. Debido a ese molde
interpretativo, el desarrollo fue percibido como una reproducción celular de la economía familiar
que al extenderse sobre tierras marginales llevaba a una productividad en baja. Como ya se
adelantó, en ese paradigma la acción política y las luchas comunales no tenían lugar.

En virtud de esto en las últimas décadas se habló de un progreso sin obstáculos desde el siglo XI
hasta el freno del XIV, y el péndulo osciló hacia un posicionamiento desmedido e incorrecto. Ese
error se debe a que si bien es verdad que en el campo estaba la clave del arranque, empezando
porque el florecimiento de la ciudad presuponía alimentar a una creciente población no rural (Roma
es un ejemplo bien patente de esa dependencia del campo circundante), la descripción que se
impuso respondió a una visión rectilínea y agraria sin mayores conflictos. En especial para el período
de los siglos XI-XIII (no se tienen en cuenta en este balance los análisis que se dedicaron por
ejemplo a las manufacturas italianas de las dos últimas centurias medievales) se dejó de lado a la
artesanía y al mercado, que pasaron a ser un simple corolario, frutos residuales e inocuos del
crecimiento rural, y casi nadie se detuvo en su eficiente papel imbricado en la economía
circundante. Apenas interesó el aporte que los negociantes le brindaron al desarrollo y tampoco se
percibió la lucha por la elevación social de distintas clases y sectores, cuestión que remite a las
luchas comunales, porque éstas se desencadenaron cuando los burgueses (ante todo los vecinos
ricos del burgo) pretendieron organizar su gobierno y encontraron la oposición de algunos señores
(principalmente eclesiásticos). Recién en años recientes un historiador cuya voz “se escucha” en el
concierto del medievalismo como Richard Britnell (influido por la ortodoxia neoclásica) justipreció el
desarrollo de las ciudades entre los siglos XI y XIII, así como la división social del trabajo, la
especialización y el intercambio comercial. Algunos medievalistas, empujados por los estudios de



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 113

Britnell, comenzaron a atender en los inicios del nuevo milenio estas cuestiones.   

Este cambio de orientación merece ser apreciado. Deberíamos en efecto mirar a las fuerzas
productivas sociales no solo del campo sino también de las ciudades que se plasmaron en
habilidades y fórmulas, en acopios de un saber que se transmitía y era aplicable a tareas creativas
concretas (con el artesano aparecía el carácter teleológico del trabajo), en división social del trabajo
que llevaba a una creciente interdependencia entre los productores; en fin, deberíamos indagar en
la esfera subjetiva que hacía a la capacidad del individuo y que formaba la cardinal parte inmaterial
de la materia económica. Todo esto era al mismo tiempo un nicho cultural y constituía una parte de
la llamada base económica que presupone en ese carácter una profunda diferencia con respecto al
desarrollo de las fuerzas productivas del capitalismo. El desarrollo económico del capitalismo anula
las facultades racionales del trabajador por el dominio del trabajo muerto (la máquina) sobre el
trabajo vivo (la complejidad de la máquina simplifica el trabajo humano), y con ello aparece el
desmembramiento de la determinación humana en partículas inhumanas de actividad repetitiva que
en su automatismo casi carece de reflexión. Por esto mientras que en el capitalismo el desarrollo de
las fuerzas productivas está dado por el desarrollo de la herramienta, es decir, de los medios de
producción (cuestión que en el materialismo histórico se ha destacado hablando de medir la
acumulación y la magnitud del capital fijo), en el feudalismo buena parte de ese desarrollo estuvo
dado por la expansión de superficies de cultivo o de la ganadería por un lado (y por eso en este
plano el crecimiento vegetativo de la población y la ausencia temporal de la periódica mortalidad
agravada eran esenciales), y por otro lado el desarrollo de las fuerzas productivas fue dado por el
conocimiento transmitido que se aplicaba a un trabajo manual cualificado sin intermediación
mecánica, aunque toda una serie de factores, que incluían el tradicionalismo de las comunidades y
la acción conservadora de los gremios, hayan obstaculizado el progreso técnico. Teniendo en
cuenta esto se comprende que el crecimiento económico en el capitalismo necesariamente implica
destruir un atributo esencial del modo de producción precedente: el trabajo manual que del
principio al fin construía un bien como plasmación de una idea.

Esto remite a otro aspecto que se refiere al peso que ha tenido el artesano especializado para el
desarrollo de la industria rural a domicilio, es decir, para la primera fase del modo de producción
capitalista, que se dio en estrecha cercanía de los centros de manufacturas tradicionales desde los
cuales se transfirieron conocimientos, prácticas y relaciones comerciales. 

La destreza manual y la organización relativamente compleja del trabajo múltiple también
configuraban la lucidez del individuo para reflexionar sobre los hechos aumentando su volumen de
luchas en pos de sus aspiraciones, lo que no fue impropio de los movimientos comunales. Los
prelados de sitios como Sahagún no se opusieron a todos estos modos de actividad, pero sí a
algunos, como por ejemplo a la conquista de tierras por burgueses que proyectaban el éxito de su



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 114

tienda hacia el campo circundante o se opusieron a la organización del concejo, institución que
tendría una función no solo social y política sino también económica. Con su obstinado antagonismo
esos monjes de Sahagún provocaron una dilatada lucha comunal. 

En suma, es imprescindible revisar las tesis de Pirenne, paso que se ha cumplido, pero esa revisión
condujo a suprimir toda una esfera de la actividad medieval, a simplificar la estructuración del
sistema económico y social, y a ignorar las luchas de carácter político que allí se originaron. Esa
simplificación también condujo a que no se haya reconocido que en la labor del artesano surgía el
trabajo con pleno carácter teleológico, que significaba (según la concepción de Aristóteles) que una
casa material se originara en una casa inmaterial, y esto era el presupuesto para que el sujeto
apreciara su pensamiento encarnado y, complacido, se apreciara a sí mismo como fuerza física y
mental generadora, con lo cual tenemos que la teleología del trabajo en toda praxis genera idea de
praxis como creación del espíritu. Ese trabajo creador y diariamente repetido tenía un doble papel
en el desarrollo psíquico social progresivo, en tanto ampliaba horizontes y producía un
ordenamiento sistemático de una obra que se desarrollaba por fuera del ritmo impuesto por la
naturaleza, más allá de que se concretara como fajina de sol a sol. Y en especial, el trabajo
objetivaba pensamiento de manera constante. Por ello, y para expresarlo con lenguaje hegeliano, la
conciencia del objeto era ya la posibilidad de la autoconciencia, es decir, la conciencia del objeto
terminaba en la autoconciencia, siendo ésta inherentemente práctica, o más bien, siendo ésta un
movimiento de la práctica (del pensamiento previo a la pericia de la mano que realizaba el objeto en
el cual se contemplaba el pensamiento), y esa autoconcepción era la premisa del reconocimiento
de lo que uno era y del reconocimiento al otro, del reconocimiento social. La facultad esencial del
artesano no era ya la mano de Dios que intervenía bajo la forma de accidente en la naturaleza (como
intervenía el caprichoso dios del Antiguo Testamento en la vida del campesino mediante la
naturaleza que hacía el trabajo básico anulando parcialmente el trabajo concreto del individuo), sino
la mano metódica del hombre que había ocupado el lugar de Dios, e incluso ante una obra
artísticamente maradoniana podía nacer el terrenal derecho al patriótico endiosamiento de esa
mano (y no por nada la superbia fue parte de la autoconciencia del artesano como lo fue y lo es de
la conciencia del intelectual, otro productor que objetiva pensamiento). Estas rápidas reflexiones se
destinan a rescatar que con ese hombre de la ciudad surgía el sujeto en su plenitud, y en los libros
de Romero pueden encontrarse muchas indicaciones sobre esto.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 115

Plaza De Ferrari, Génova, Italia.

4.4 La nueva subjetividad

Sobre este tema Romero proporcionó, efectivamente, un formidable caudal de nociones que
expuso describiendo la separación del hombre de la naturaleza, como se presentó en la tercera
parte de esta contribución (su obra de las décadas de 1960 y 1970). También se citaron autores que
posteriormente han coincidido con esta interpretación. En un resumen que surge de esas
contribuciones y también de la lectura de muchos testimonios combinados, se puede decir que en
la alta Edad Media y en gran medida en la cultura campesina de todo el período, no hubo una plena
diferenciación entre sujeto y objeto. El individuo vivía entonces sometido a las condiciones naturales
que lo rodeaban y que constituían la determinación esencial de su existencia. El trabajo de la
naturaleza más que el trabajo humano regía su vida, ya que del éxito de una cosecha o de las
condiciones climáticas dependía su subsistencia. En consecuencia la religiosidad se orientaba hacia
los ritos propiciatorios y la rogativa se destinaba al imprevisible comportamiento de la naturaleza



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 116

personificada en Yahveh, el antojadizo dios del Antiguo Testamento (o su sustituto en un santo
local), que debía ser conformado con ofrendas para evitar sus alarmantes rabietas. Por el contrario,
con el artesano el individuo dejaba de trabajar sobre la naturaleza y pasaba a trabajar sobre el
producto de la naturaleza independizándose de ésta. En estas condiciones se presentaba la
separación entre objeto y sujeto, y este último establecía una relación personal e intransferible con
el Verbo Encarnado que se acercaba al hombre. El Nuevo Testamento hallaba entonces otras
condiciones de recepción. En esta condensación problemática intervienen, como se dijo, autores
modernos, fuentes de diverso orden, y lógicamente las elaboraciones de Romero que, como vimos,
sobrevoló por el condicionamiento material para descubrir las nuevas circunstancias de la
subjetividad social.       

Estas reflexiones nos proporcionan una guía de tres problemas al menos de orden teórico y
metodológico: (1) el surgimiento de un nuevo sujeto social dispuesto a desenvolverse por sí mismo
que tuvo sus evidentes expresiones políticas en el movimiento comunal cuando un nuevo colectivo
social se hacía cargo del gobierno de la ciudad (o de una parte del gobierno) desplazando
parcialmente a la autoridad señorial, acto que en la medida en que se trató del apartamiento de un
obispo o de un abad supuso un avance en la secularización del poder; (2) ese nuevo sujeto
entrañaba a su vez las bases de la subjetivación religiosa, cuestión que, como veremos presupone
la internalización de Dios en los individuos. Estamos así frente a dos cuestiones conectadas, de las
cuales una hace referencia al protagonismo de los nuevos hombres en la sociedad civil y sus
proyecciones en la sociedad política, y la otra, íntimamente ligado a ésta, hace referencia a la
religiosidad. Ambas nos ponen en contacto con (3) una resolución metodológica de la subjetividad
social que sale de la esfera centrada en la mentalidad para buscar una respuesta en la ontología del
trabajo, en la vida cotidiana de la gente de la ciudad y en su sociabilidad. Es la opción metodológica
que eligió Romero y por la cual conviene volver al tema.

4.5 Las mentalidades

El rasgo más destacado de Romero es, seguramente, su análisis de las mentalidades, palabra que
evoca, por la influencia del estructuralismo, además de un área de estudios, una concepción sobre
el objeto y un método. En los años en que escribía lo mejor de su obra, la escuela de los Annales,
hechizada por la pléyade estructuralista, se volcaba a las mentalidades; la coincidencia provocó que
a Romero se lo asimilara maquinalmente a esta tendencia. Es una cuestión a revisar.

El concepto estructuralista de mentalidad puede aprehenderse de Jacques Le Goff, autor que en el
tema goza de un vasto prestigio. En su propuesta se aprecian dos núcleos.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 117

Uno de ellos lo establece un objeto de estudio prescrito por la vocación de trascender lo que Le
Goff consideró el nivel superior, superficial, de la historia de las ideas, y alcanzar ese universo
constituido por ideas deformadas, automatismos psíquicos, supervivencias y despojos, nociones
vagas no pronunciadas y deseos no conscientes, nebulosas mentales e incoherencias, que no
obstante están ordenadas en pseudológicas. El recurso imita en la exploración de la subjetividad la
dicotomía acontecimiento y estructura del análisis socioeconómico.

El otro núcleo está en la dificultad para definir una problemática y una metodología clara, lo que se
debería a la novedad de la cuestión, o lo que es lo mismo, a las dificultades que entraña el paso de
una historia tradicional de lo evidente a una nouvelle histoire de lo oculto. Para el medievalista, fuera
de lo que proporciona la doctrina cristiana, los sistemas de valores están implícitos y debe
reconstruirlos a través de los textos. Así por ejemplo, sobre el problema al que se hizo alusión en
párrafos previos, el del trabajo en la Edad Media, o más bien, sobre el silencio de los documentos de
la Alta Edad Media acerca del trabajo en sí y de los trabajadores, algo ya significativo de una
mentalidad, y los cambios posteriores que se sucedieron, el plan de Le Goff se organiza alrededor
de grupos de textos. Postuló que entre los siglos V y VIII las actitudes se aprehenden en las reglas
monásticas y en la literatura hagiográfica, ya que en el único sector donde el trabajo fue objeto de
problema psicológico y teórico fue el eclesiástico. Entre los siglos VIII y X debe darse prioridad a los
textos jurídicos, literarios e iconográficos, porque fue en el llamado renacimiento carolingio en que
el trabajo tuvo una cierta promoción. A partir del siglo XI la mentalidad sobre el trabajo se apoyó en
una ideología más o menos consciente que se expresó en sistemas de valor, como el de la
ideología social tripartita (oratores, bellatores, laboratores). Con la comparación de textos, Le Goff
procuró detectar persistencias y modificaciones, es decir, lo que correspondía a la tradición y a las
innovaciones en cada ordenamiento mental.

Veamos ahora cómo situamos a Romero en esta disposición.

En primer lugar destaquemos la mentalidad como objeto de estudio, lo que permitió que el
historiador dejara parcialmente de lado las ideas del gran personaje, manifiestas en las obras
escritas o en las artes visuales, para atender a  los multiformes valores y concepciones de los
colectivos sociales. La palabra mentalidad, y el método que está asociado a su misma índole,
colaboraron para que se abandonara la más tradicional historia positivista, o sea, la mala historia de
las ideas, a la que de todos modos habría que volver para atarla a la historia social. Esa mala historia,
que a veces pareciera seguir siendo muchas veces la única forma de indagación en ese ámbito, se
reduce con inmoderada frecuencia a una recopilación de citas textuales, y desde este punto es más
provechoso ir directamente a las fuentes que leer sus fragmentos sin interpretación.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 118

En ciertos aspectos el procedimiento de Romero sobre el tema coincidió con el programa de Le
Goff, pero también se diferenció de éste superando sus limitaciones, porque si bien indagó en los
colectivos sociales no renunció al análisis de personas destacadas que eran parte del discurrir de
ideas y valores. El estudio tradicional que Le Goff desatendió porque en él no rescataba nada
positivo, Romero lo recuperó parcialmente para resituarlo en la imbricación entre individuos y
grupos.    

En segundo lugar Romero coincidió en su praxis con la necesidad “estructuralista” de desplazarse
más allá de las ideas, porque detrás de lo que se expresa abiertamente subyacen atributos a
revelar. Es un descubrimiento que realizó sobre tendencias masivas. 

Un tercer aspecto que acabamos de ver en Le Goff es la absorbente centralidad del texto que
instaló el método estructural. Pareciera que el historiador que lo aplica reproduce al filósofo que
rastreó en Das Kapital la teoría en funcionamiento que su autor no formuló (o la filosofía no
explicitada que sí se había manifestado en 1845 en las tesis sobre Feuerbach) de la misma manera
que el teólogo absorbe con lecturas la palabra de Dios. Esa matriz escolástica, especulativamente
aprehensible en lo que se dijo, en lo que no se dijo o en lo que se dijo a medias, tuvo un equivalente
en el no concepto de trabajo alto medieval, tanto cuando se lo reformuló teológicamente en
sufrimiento penitencial como en su omisión sistemática. Los discursos resolverían entonces el
dilema siempre y cuando se los examine con alguna clave preceptiva que inmunice del candor
positivista. Así lo hizo Georges Duby para desenmascarar en escritos de Gérard de Cambrai y de
Adalberon de Laon (altas expresiones de la Iglesia) el significado recóndito de la imagen trifuncional
de la sociedad, y en ese rastreo coincidió con Le Goff sobre la omisión del concepto de trabajo. El
mismo procedimiento aconsejó Jean-Louis Biget al decir que la religión de la Edad Media como
fenómeno global social, en tanto era extensiva al conjunto de la sociedad, se expresó en los
elaborados escritos que Pedro Damián nos ha dejado. Como el pensador que apela al texto
fundamental, el medievalista se afana por el suyo porque en él se le revelará la esencia buscada. Le
Goff también lo estableció en la literatura clerical y religiosa, la que en su opinión es una fuente de
primer orden para el historiador de las mentalidades de la Edad Media, y la consecuencia forzosa
fue un predominio de la religiosidad en el discurso, el que a su vez irradió una mentalidad dominada
por la religión. El pensamiento, según Le Goff, casi no habría tenido otra forma de expresarse (On
pourrait presque définir une mentalité médiévale par l´impossibilité à s´exprimer en dehors de références
religieuses). Esta inevitable consecuencia de la elección sería también un prerrequisito, ya que
importa ensimismarse en una zona bien delimitada para aprehender el instrumental (l´outillage)
mental: vocabulario, cuadros de pensamiento, normas. En este punto se llega al concepto de
estructuras inconscientes del espíritu, hecho que nos plantea un paralelismo con las categorías
apriorísticas del entendimiento de Kant, situando al científico social en una compañía filosófica que
no disgustaba a Claude Lévi-Strauss, el verdadero padre de la criatura, como Le Goff ha reconocido.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 119

También acerca este precepto al psicoanálisis, que considera que el inconsciente está estructurado
como un lenguaje.

Puede decirse que en el trasfondo de estas elaboraciones pilotea una distorsión que pareciera
nacer de la unidireccional lectura religiosa, porque bastaría ampliar el abanico de fuentes para
constatar que los hombres ordinarios de la Edad Media tenían preocupaciones muy prosaicas que
no se limitaban a la Iglesia o la salvación eterna. Esta es la apertura que hizo Romero y por eso si en
ocasiones ha comenzado con el texto religioso rápidamente lo trascendió para dirigirse hacia los
continentes extra textuales en los que el discurso se generó y se ha enmarcado. Esto se
corresponde a su vez con que no se restringió al escrito religioso: siempre lo desbordó con
indagaciones en literatura profana, crónicas diversas o fueros. Su conocimiento de la vida social de
la Edad Media lo había habituado a la diversidad porque la Iglesia no era todo.    

Además, y en contraste con el método estructuralista, para Romero las mentalidades no eran solo lo
que se había asimilado por inercia sino que eran también construcciones en gran medida
conscientes que el sujeto realizaba en laboriosa interacción con el medio. Las consideraba
conjuntos de opiniones, ideas, imágenes, recuerdos, creencias, concepciones intelectuales, modos
de pensamiento, todo en misceláneas inestables que llevaban a luchas de opiniones. Las
mentalidades nunca dieron para él situaciones fijas sino cambiantes. Al  hablar de formas de
subjetividad habló entonces de la praxis social múltiple impulsada por la subjetividad, praxis que a
su vez formaba la subjetividad. Con esto se pretende decir que los modos de pensar y de sentir se
traducían en apoyos o enfrentamientos entre grupos sociales y por lo tanto las mentalidades
siempre han sido inseparables del conflicto y del cambio, y en este aspecto Romero se diferenció
de las descripciones de Le Goff sobre la larga continuidad y el movimiento lento. Pongamos un
ejemplo extraído de la obra que se examinó.

**La mentalidad que catalogó como baronial empujó a los guerreros normandos hacia el sur como
empujó a los hispanos a la Reconquista. Se formaba en la lucha por la tierra, la riqueza y el poder, lo
que implicaba enfrentar la realidad natural y social de la manera inmediata y directa que indicaba la
acción. En el plano metodológico no introdujo esta mentalidad en “estructuras inconscientes del
espíritu” sino que la derivó de acciones intencionadas que realizaban los individuos haciendo su
experiencia frente a la realidad. En ese impulso nacía la codicia, el primado de la fuerza y de las
situaciones de hecho, rasgos que señaló como característicos de este tipo mental sobre la que se
formaba la imagen del barón heroico. Es lo que se desprende de las fuentes sobre la energía de
acciones voluntariamente dirigidas bajo el informe de la realidad.

Dicho esto, notemos que la estructuralista parte rutinaria, impersonal y automatizada del



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 120

comportamiento no estuvo ausente en Romero, aunque no la vio en contraposición a la historia
cultural de lo creativo y lo original (como se la vio en la visión del estructuralismo) sino en conflictiva
juntura: lo revolucionario burgués operaba sobre creencias y conductas atávicas interiorizadas en
las personas.

En suma, la nouvelle historiographie que impuso la relectura de documentos en una aproximación
estructuralista contrastó radicalmente con el acercamiento fenomenológico estructural de Romero.
Ni siquiera tomó prestado del estructuralismo francés el término: Fernando Devoto cierra el círculo
de estas observaciones al mostrar que lo extrajo de Juan Agustín García y en especial de José
Ingenieros.

4.6 Romero y las afinidades electivas de Weber

El nombre de Weber se acerca a Romero en determinados aspectos. Uno de ellos es la importancia
que Weber le otorgó a las prácticas sociales, muchas veces en detrimento de su objetivación, una
faceta que se ha señalado con un dejo de censura desde la Escuela de Frankfurt. En este punto
existe un contacto que parece evidente con las elaboraciones de Romero, en la medida en que sus
escritos son en gran parte una representación de prácticas intensas y significativas de grupos
sociales definidos de manera un tanto laxa por la ubicación económica, y en especial por su relación
con el mercado si se trata de la burguesía, o bien por el estatus si se trata de grupos emergentes de
una economía no monetaria. A esta coincidencia se agrega que ambos adhirieron a la
contraposición doctrinal entre economía monetaria y economía natural. Es una dicotomía central
para la caracterización de Weber de la clase social: en la medida en que a ésta la definió por la
relación de mercado, solo habló de clase al referirse a la sociedad capitalista. Para épocas
anteriores (que creía sin mercado) juzgó conveniente utilizar el concepto de estatus o de situación
estamental. Estas reflexiones abonan el empleo de los conceptos de acuerdo a la situación que se
está tratando, y se sabe que Romero tampoco se ató a un único sistema conceptual.

Ese plano de acciones en Weber remite a la importancia que le otorgó a la subjetividad social en los
mecanismos de dominación y consenso que habilitaban la reproducción normal de un poder, y
justamente todo el aspecto de la subjetividad baña los trabajos de Romero en tanto las prácticas
que describió estaban intencionalmente dirigidas hacia determinados fines. En este cuadro se
inscribe la problemática de la religiosidad, que es lo que ahora nos interesa en la medida en que en
este terreno se ven las similitudes y las diferencias entre los dos autores.

Cuando se habla de sociología histórica de la religión el nombre que de inmediato se presenta es el
de Max Weber. Es un pavloviano reflejo gremial, porque nadie desconoce (aunque más no sea por



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 121

un saber difuso) el vínculo que estableció entre capitalismo y ética protestante (vínculo que estaba
en ciernes en intelectuales alemanes que lo precedieron), aunque sus antecedentes los había
detectado Weber en la devotio moderna, con lo cual estableció un parentesco muy directo con la
problemática medieval. Sin embargo no todos acuerdan (o están al tanto) sobre el nexo real que
implicó su tesis, y desde las caricaturas más ramplonas se abre un abanico de interpretaciones (y de
preguntas). Esa diversidad nos advierte que la cuestión está tanto en los lectores como en el autor,
porque Weber fue ambiguamente oscuro en formulaciones que solo se resuelven por agotadoras
comparaciones entre sus escritos y por conexiones con lo que puede ser considerado su eje
articulador filosófico. Esa dificultad de interpretación se reproduce sobre un concepto central de su
sociología religiosa, el de “afinidad electiva”, inspirado en Las afinidades electivas, o sea, Die
Wahlverwandtschaften de Johann Wolfgang Goethe. En su famosa novela sobre el irresistible
enamoramiento de dos parejas, Goethe postuló que son afines aquellas naturalezas que se
apoderan unas de otras y se arrastran mutuamente hasta formar un cuerpo nuevo. Es una afinidad
que tiene similitud con procesos físicos y químicos, como la cal que manifiesta una gran inclinación
hacia los ácidos. En este punto el argumento señala una determinación que se eleva por encima de
las personas, y lleva a la mutua inclinación de un hombre y una mujer durante una vida que sigue su
curso habitual. El desarrollo puede darse con reflexión o sin ella, como dice en ciertos momentos de
Las afinidades electivas, o como afirma, en forma parcialmente voluntaria y parcialmente
involuntaria, pero en todo caso el desarrollo tiene una inclinación forzosa sobre la cual el individuo
no ostenta capacidad de resistencia. Por ello en un aspecto esa fuerza que está por encima de las
personas lleva a que la voluntad se limite a adaptar la conducta al destino prefijado. Desde otro
ángulo de observación, y viendo el conjunto de la obra, se resalta la dirección consciente de las
acciones, aun cuando las personas no podían sustraerse a la atracción mutua. Esto clarifica el uso
que hizo Weber de esta novela, en gran medida basada en la experiencia personal de Goethe, que
tuvo esa atracción irresistible en su momento para con Christiane, su esposa, y luego para con otras
mujeres que lo llevaron a una duradera infidelidad.    

El concepto de afinidad electiva fue, efectivamente, empleado por Weber para la correspondencia
entre la ética protestante y el espíritu capitalista que se extendió en Holanda, Inglaterra y Estados
Unidos de América entre los siglos XVII y XIX. En su acepción más general, la concepción puritana
de la existencia habría favorecido una vida económica racional. De todas maneras esta relación
íntima y famosa entre dos concepciones no agota el concepto que puede dar cuenta de otras
parejas conceptuales, y que incluso formuló de manera negativa cuando aclaró que no hay una
necesaria afinidad entre la economía capitalista y el sistema liberal burgués (aserto que ningún
argentino seguramente discute, y que desde un principio comprendieron los capitalistas al advertir
que el desarrollo de la democracia podía significar un peligro para su sistema económico). La
cuestión gira así sobre las relaciones que se establecen entre una ideología o una religión y los
intereses de una clase o de un estamento, y al respecto Weber se concentró más bien en los

http://es.wikipedia.org/wiki/Johann_Wolfgang_von_Goethe


José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 122

efectos que una forma de religiosidad tuvo en los orígenes y el desarrollo del capitalismo. Esto
presupone que la utilidad funcional que objetivamente una religión tuvo sobre determinado
desarrollo debe separarse de si fue creada para cumplir esa función. Weber se inclinó por la primera
alternativa, porque cuando un sistema social y un “espíritu” cultural están ligados por un “grado de
adecuación” y entran en afinidad electiva, ellos se adaptan o se asimilan recíprocamente.

En este entramado argumental no se ha dejado de ver un vínculo objetivo con el materialismo
histórico, e incluso se afirmó que Weber tuvo una aceptación intencionada de Marx, si bien esa
cercanía parece radicar casi exclusivamente en la correspondencia entre ideas e intereses
materiales de los grupos sociales, más allá de que en los manuscritos preparatorios de Das Kapital
Marx habló, como haría después Weber, de una asociación entre el protestantismo y el capitalismo
en tanto esa corriente religiosa promovió el culto al dinero así como el ahorro y la frugalidad. El
concepto de esa cercanía conceptual entre Marx y Weber que se llegó a calificar como íntima es
discutible, pero sin entrar en el asunto podemos interrogarnos sobre puntos fluctuantes, llamando
así a cuestiones que esbozadas en la imprecisión, Weber solo definió borrosamente entre
consideraciones dilatorias. La primera y más notable es cómo percibió el enlace entre religión e
ideas económicas o sociales, y es representativo de esto la lectura de Michael Hill, que consideró
“de vital importancia subrayar que la afinidad electiva no pretende describir la racionalización
condescendiente de actividades dudosas, sino más bien señalar la convergencia espontánea y
gradual de una ética religiosa y un espíritu materialista, con lo que se pone en marcha un fuerte
impulso hacia el compromiso racional con una actividad económica”. Es ésta una clave en la que
coinciden los lectores, ya que los dos elementos no tuvieron para Weber una relación causal; solo
existe congruencia y atracción recíproca, aunque no es de menor importancia constatar que este
postulado, tal como lo captó el intérprete, abandona en una cuidada vaguedad el engranaje preciso
de la congruencia. Se nos permitirá entonces introducir aquí la opinión de que esta aproximación de
formas sin una relación de causa nos lleva directamente a un aspecto recurrente de la exposición
de Romero, que en ningún momento deslizó una frase del tipo “el comercio produjo tal idea” sino
que más bien modeló el concepto con una similar aproximación en la cual el comercio daba
impulso a un agente para que actuando en la búsqueda del lucro estimulara la ampliación
comercial, y con ésta se le aparecían las exigencias de la contabilidad, práctica que a su vez
perfeccionaba toda su actividad. Esa forma de moldear las descripciones en que la causa se insinúa
para nunca transformarse en causalidad mecánica nos plantea un paralelismo entre los dos autores,
aunque esta similitud tiene sus límites, como veremos más adelante.  Por el momento el hilo de la
maraña del formalmente complejo pensamiento de Weber nos lleva por otro andarivel.

En verdad pareciera que la mentalidad en su régimen doctrinario no puede resolverse más que
como elección libre del sujeto, en especial si el analista no se recuesta como Goethe en la
relativamente cómoda pero descaminada apelación a energías fisicoquímicas, y así es cuando



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 123

Weber concedió explicarnos la forma concreta en que esa unión se realizó. La rational choice theory
de la teoría económica asoma aquí revestida por la sociología para dilucidar cómo funcionaría el
mercado de las religiones, y no está de más recordar que Weber coparticipó del abecedario de la
especulación neoclásica. El verbo escogido para dar cuenta de esa opción teórica, “asoma”,
pretende marcar que la adhesión al individualismo metodológico no ha sido completa sino
distanciada, en la medida en que introdujo un matiz de practicidad.

Efectivamente, si bien el secreto de la afinidad electiva estaría en la elección racional, Weber
diferenció entre un racionalismo más teórico (mehr theoretischen), que sería el de los intelectuales
(en el sentido de los que, provistos de una cultura erudita reflexionan sistemáticamente sobre la
cuestión), y otro más práctico (mehr praktischen Rationalismus), propio de los comerciantes y
artesanos manufactureros (Kaufleute, Handwerker). Este último concepto pareciera que se aproxima
(tímidamente) al criterio de reflexividad baja dado en un diferente contexto doctrinal de
determinismo social. En relación con esto notemos en un compendio provisional que Weber se
distanció de cualquier ilusión de explicar esto atribuyéndole al actor un designio filosófico
trascendente o asimilándolo a un místico, aunque le otorgó importancia a la educación religiosa que
podía recibir el trabajador para lograr un dominio de sí y una frugalidad que aumentara
magníficamente la capacidad productiva (Leistungsfähigkeit). Se orientó así a entender el
comportamiento humano, y en esto radicó lo que con buena voluntad podría denominarse su
explicación causal.

Con prescindencia del matiz, el sentido más profundo que otorgó a la cuestión, y que lo explicó sin
dilaciones en su ensayo sobre la ética protestante y el espíritu capitalista, se vincula a la elección
con plena consciencia. Para decirlo en términos sencillos, el capitalismo entraña que el individuo se
aparte de un estado de naturaleza para consagrarse a una actividad racional legítima
sistemáticamente orientada al lucro. No interesa en este nivel tanto la austeridad que pueda
propiciar alguna ética particular, como el calvinismo o cualquier otra, sino la dirección de la
conducta establecida por algún dios interior (y en esto sería indiferente si ese dios lo proporciona el
cristianismo o el mercado). En este punto puede verse porqué para Weber el monaquismo
anticipaba un prerrequisito del comportamiento capitalista (lo que es muy sorprendente en una
primera mirada), en tanto la vida del monje, sometida a exigencias antinaturales, presagiaba la
moderna muerte del proceder instintivo. El secreto de esa metamorfosis fue la elección racional,
que pudo ser favorecida por precisas condiciones históricas. Avala esta disquisición la impronta de
todo el sistema explicativo de Weber, tanto por la ya señalada aquí jerarquía que le concedió a las
prácticas como por el lugar prioritario que tiene en su representación el gobierno consciente de esa
praxis (lo que enfatizaron unánimemente sus analistas). En ese accionar del individuo o de los
grupos (la oscilación depende del nivel que está tratando) reaparece una vez más el paralelismo
con Romero, porque cualquier actor que este último puso en danza en sus escritos no se nos



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 124

aparece como un títere preso de fuerzas inerciales que no controla y que están escondidas en el
inconsciente sino que se nos presenta como el dueño de acciones palmariamente elegidas y
orientadas a determinados logros. Como en Weber, esos designios no son metafísicos
trascendentes, o para decirlo en lenguaje político, no presuponen programas totales de largo
alcance sino que son diseños realistas concretos destinados a la obtención de metas al alcance de
la mano. Si los analistas que le atribuyeron a Romero una inclinación estructuralista hubieran
reparado en esta similitud con Weber seguramente hubieran podido advertir un panorama distinto
al que definieron. Dicho de otra manera, es muy posible que Weber haya tenido una efectiva
influencia sobre Romero; la de algún estructuralista francés no se la adivina por ninguna parte más
allá del superficial empleo compartido de la palabra mentalidades. Avala esta dirección del influjo el
hecho de que Romero escribía cuando el estructuralismo estaba en proceso de surgimiento, es
decir, cuando ya debió tener formado los criterios metodológicos para afrontar su desafío.

Lo que se acaba de describir constituiría en el sistema weberiano algo más que una religiosidad;
sería la sustancia de una cultura, de su espíritu más precisamente, que se capta por intuición, y con
esto Weber le otorgó al problema un rango de esencialismo que en este aspecto, como en su
gnosis, le confirió al conjunto un colorante platónico. La cultura puede ser comprendida en su
unicidad si se reconoce ese carácter específico, y esto, que se traduce en la comprensión del
espíritu del capitalismo, pareciera ser la versión idealista de la categoría modo de producción, la que
le otorga al todo su colorido especial. Esta similitud con el materialismo histórico solo hace
referencia a un aspecto muy parcial y secundario, porque las diferencias entre Weber y Marx fueron
verdaderamente profundas.

La inversión materialista del segundo nos plantea, desde luego, una divergencia básica, y la
cuestión alcanza al ya tratado problema de las clases y los estamentos. Obviamente no se terminan
aquí las oposiciones, porque los soportes epistemológicos kantianos con los que trabajó Weber
reaparecen, en tanto este último aplicaba a los datos de lo real una forma conceptual preconcebida,
porque al igual que Kant, Weber no creía que se podía captar la realidad en sí misma sino solo como
es para nosotros, paralelismo tanto más completo si tenemos en cuenta que en ese espíritu la causa
es una atribución racional del sujeto cognoscente. De manera opuesta, el padre del socialismo
científico, siguiendo el método de Hegel, aspiró a captar el desarrollo dialéctico del ser sin
mediaciones categoriales trascendentes.

Esto no deja de ser muy conocido, siendo casi una lección elemental de las disparidades entre la
lógica formal (propia de la combinatoria constructiva del tipo ideal), por un lado, y la lógica dialéctica
de aprehensión de lo real por otro (que no es más que la lógica del proceso dialéctico objetivo
traspuesto a la cabeza), y de hecho debiera ser omitida de esta exposición si no fuera por la
persistencia con que se atribuye al concepto marxista de modo de producción el rango weberiano



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 125

de tipo ideal. Esta confusión mostraría que el conocimiento filosófico de manual permanece muchas
veces ajeno al saber del historiador, y por ello es imprescindible que estas cuestiones sean tenidas
en cuenta, en tanto la exposición que sigue será una administración práctica de esta complicación
profesional.

Desde ya, la naturaleza conflictiva del problema nos asalta, porque el modelo típico ideal del
capitalismo, que es el que rige la indagación histórica de su origen en tanto sistema, lo llevó a
Weber a plantear la pregunta sobre el objetivo y la motivación del capitalista que da propósito al
sistema, logrando un recogimiento hacia el interior vital del empresario, con lo cual toda su
explicación terminó rozando la metafísica social. Para esclarecer esto con un ejemplo concreto,
significaría para el medievalista que estudia el anticlericalismo cambiar la pregunta acerca de la
determinación del fenómeno por otra muy distinta que requiere presentir la motivación del sujeto,
sus metas históricas particulares hacia las que tendería perspicazmente su conducta con sentido.
Una sencilla forma obvia de captar ese sentido de la acción sería dejarse llevar por lo que la
persona dice de sí mismo y de sus fines existenciales, un método que presupone un buen grado de
candor para creerle todo lo que expresa, o bien para aceptar que tiene en su conciencia los
objetivos patentemente delineados (algo que se ve en el individualismo metodológico).

Weber en parte incurrió en ese método y en parte se separó de él. Cuando se apartó, ese espíritu
capitalista racional no fue más que un régimen de conducta o un perfil psicológico (cualidades que
el mismo Weber atribuyó), y en verdad, nunca negó el alto grado de subjetividad, y por lo tanto de
arbitrio personalizado, del modelo típico ideal. Aceptó llanamente que solo podemos ver las cosas
de acuerdo a nuestros intereses, y ese subjetivismo deliberado estuvo presente cuando declaró
haber seleccionado su modelo de acuerdo a su inclinación personal. Se desentendió así de los
embarazos que veía en la interpretación del sentido, ya que era lo suficientemente lúcido como
para saber que el testimonio del actor tiene siempre un valor relativo.     

Dejando atrás estas cuestiones teóricas, y traduciendo al utilitarismo práctico del medievalista el
postulado pedagógico que Weber planteó, las escuelas urbanas del siglo XII podrían dilucidar el
problema de la interiorización cristiana por el devoto si la educación se hubiera extendido realmente
entre el pueblo. No fue el caso, y esto introduce una dificultad que abarca al sistema conceptual
que analizamos.  Si ahora lo remarcamos es para decir que Romero en ningún momento cayó en
ese costado meramente educativo para explicar la situación religiosa (con independencia de cómo
la entendía) sino que se dedicó a examinar acciones en un sentido abarcador, lo cual incluía toda la
praxis social. Tampoco se refugió en una pura indagación en el espíritu del sujeto grupal analizado,
supuestamente estimulado por el advenimiento repentino de una idea religiosa como imaginó
Weber, lo que implica una clara diferencia entre estos autores: si el sociólogo alemán se preocupó
por comprender los resortes íntimos del accionar de un sector por vías culturales estrictas como la



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 126

educación formal, Romero procuró comprender esa situación espiritual viendo los
condicionamientos históricos en que se encontraba el sujeto bajo observación, y ese análisis lo
condujo a encontrar sus enfrentamientos, como ser los que se desataron entre burgueses y
señores. Esta problemática nunca apareció en los trabajos fundamentales de Weber.

Otro aspecto es que en el esquema de Weber las ideas religiosas no generaron de manera
inmediata intereses económicos ni éstos generaron ideas religiosas. Como ya se insinuó en párrafos
previos, se habría dado más bien una confluencia de los dos sistemas, confluencia en la cual la
religiosidad actuaría desde una profundidad silenciosa apartando al hombre de su camino natural (o
de su estado de animalidad primaria), y con ese distanciamiento no solo se eluden nexos de
causalidad mecánica (en especial la conducta subjetivamente conducida la opuso Weber a la
simplemente reactiva), sino que también se desemboca en un aparente indeterminismo que es en
verdad un determinismo subjetivista que supo cosechar elogios. Esto remite a otra faceta del 
sustento gnoseológico.        

La correspondencia entre la nueva religiosidad y el capitalista fue atribuida en el análisis de su libro
sobre la ética protestante por comparación de casos. Fue una concordancia empírica similar a la
que se puede establecer entre la sensibilidad religiosa del siglo XII y los artesanos con pautas que
los guiaron en su existencia, como fue el caso de los umiliati, una categoría de fieles disidentes de
Lombardía. El concepto de afinidad electiva sistematiza, generalizándola, esa correspondencia
visible, y por eso mismo no sobrepasa la naturalidad fenoménica, limitándose a sugerir que existió
una identidad entrañable entre los dos planos. Este carácter epidérmico del conocimiento, por el
cual éste es ante todo un reconocimiento de evidencias, está mostrado por la comprobación
realizada por Weber sobre si los dos planos (creencias religiosas e intereses económicos) se
favorecían recíprocamente o no en el caso que analizó.

En todo esto el sociólogo reprodujo la forma como se ha presentado históricamente el fenómeno
aunque separado de su proceso histórico. Para darle a la expresión una retórica que nos lleva a
nuestro tema, la congruencia se habría establecido cuando una concepción evangélica preexistente
se unió con los intereses económicos de un artesano originado por otra vía independiente de la
religión, y la mediación fue otorgada por un racionalismo práctico. Este concepto de interacción
significa representarse el suceso como una ecuación conformada, en una primera apreciación, por
factores equivalentes para que todo fuera en definitiva concretado por la subjetividad (la que
estableció el régimen de conducta); con esa subjetividad el artesano se habría inclinado a lograr
beneficios. El ya mencionado rechazo al determinismo materialista es pleno y armoniza con todo el
sistema cognitivo weberiano, con lo cual reaparece en nuestra exposición la gran diferencia que se
establece con Marx.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 127

Esto nos conduce a su vez a una diferencia con el método histórico y con Romero. En este último no
hay tanto confluencias de influjos como se leen en los escritos de Weber, sino determinaciones
concretamente situadas, como las que se dieron con la arranque comercial de los siglos XI y XII, lo
cual como es obvio, no debe interpretarse como un automatismo causal. De nuevo las similitudes
entre los dos autores, dada por su interés por captar la subjetividad de los grupos sociales, termina
resolviéndose ante nuestro análisis en un camino divergente que se sintetiza en que a Weber le
interesó la funcionalidad del suceso (por ejemplo el papel de la religión protestante en el
advenimiento del capitalismo) sin siquiera otorgar una mirada rápida a las condiciones de su
génesis. Hablar de esa génesis hubiera supuesto indagar en los antecedentes medievales de Lutero
y preguntarse por las causas que llevaron a que la interiorización religiosa apareciera en delimitados
sectores de la población europea a partir del siglo XI (antes esa interiorización había sido un
patrimonio de espíritus escogidos como los místicos). Esas preguntas que no se formuló Weber sí
figuraban entre las inquietudes de Romero.   

Por cierto queda claro entonces que las sucesivas aproximaciones razonables a las clases
estamentales con formulaciones que dan cuenta de sus intereses lo apartó a Romero de raíz y sin
consideraciones accesorias, del modelo de afinidad electiva por elección racional, como en
definitiva lo apartó de la media no reflexiva de los historiadores. En este punto llegamos a los rasgos
que visiblemente diferencian la labor de los dos autores, diferencia que produce una primera
impresión de disimilitud radical cuyo carácter incontrastable deriva de formas por completo
desemejantes de abordar el fenómeno.

Todo lector de Economía y sociedad tropieza de entrada con un método que recurriendo a la historia
es por completo extraño al historiador, y que consiste en el empleo sistemático de la analogía ante
cada uno de los conceptos a trabajar. De esta manera el carisma por ejemplo puede ser
contemplado en un mismo párrafo en la persona de un predicador franciscano o en la de un líder
político moderno, con el resultado de que la historia que sirve como fundamento de la construcción,
al ser utilizada de ese modo, deshistoriza radicalmente lo construido. Esto es un producto si se
quiere congénito de las bases epistemológicas con las que Weber afrontó la teoría: mediante la
observación de casos a lo largo de toda la humanidad (lo que deja la impresión de una gran
movilización de datos sin tratamiento erudito) y mediante la generalización de lo observado
extrayendo los rasgos comunes de cada fenómeno. Como es obvio, esto nos aparta ya francamente
de Romero.

Si como ya dijimos en este último se advierte una similitud con Weber en su intención de captar el
armazón ideológico y psíquico de los grupos sociales escapando a cosificaciones causales, esa
captación no lo lleva a tipos ideales sino a una tipología de grupos situados en circunstancias
históricas concretas. El burgués de Romero no es un tipo social abstracto que atraviesa en la mente



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 128

del analista todas las épocas en que hubo personas dedicadas a actividades lucrativas sino que es
una figura con una fecha de nacimiento entre los siglos XI y XII, y que estuvo sujeto a desarrollos y
cambios en su interacción con el medio. Esta diferencia remite a otra aún más decisiva y que está
dada por el hecho de que Romero no apela a la analogía a través de la historia para extraer
columnas teorizantes sobre prácticas (dominación legal, consenso, etc.) sino que, reproduciendo la
premisa del historiador profesional, se consagra al seguimiento del desarrollo contradictorio del ser
como diría Hegel, y ese seguimiento es lo que lo conduce a una representación dialéctica de la
realidad histórica. Es ésta una diferencia muy profunda con Weber, desde el momento en que sus
tipos ideales al derivar de construcciones que reúnen los rasgos comunes de lo que se observa a
través del tiempo, despoja al constructo de sus perturbadoras cualidades contradictorias, y es esa
situación contradictoria de lo real en que lo que es no es (de nuevo nos topamos con Hegel y su
concepto de que el ser y el no ser son lo mismo: Sein und Nichts sind dasselbe) lo que se erige como
obstáculo para los que, como Weber, optan por una vía kantiana de trabajo (basada en lo
incognoscible del ser en sí). Llegamos así de nuevo a la contraposición entre Marx y Weber (o entre
Hegel y Kant) y en este punto está clara las opción de Romero que es, repitámoslo, la del historiador
profesional. En otras palabras, Romero no levantó figuras ni esquemas sino que por el contrario
siguió el proceso histórico en su largo plazo captando sus contradicciones, y de aquí deriva ese
discurso de afirmaciones matizadas, de negaciones que se intercalan en la afirmación para
corregirla, de advertencias, de caminos secundarios que salen de la vía principal para enriquecerla.
De aquí proviene en una palabra la complejidad de la representación en una narrativa diáfana, y en
este punto se contrapone a la representación de Weber que, con prescindencia de sus muchas
veces oscuras formulaciones abstrusas, nos ofrece la linealidad esperable del tipo ideal (que
justamente para eso fue levantado). En contraposición, lo que Romero entrega en el plano teórico
son pequeñas plataformas de reflexión que surgen al compás de sus descripciones pero que nunca
sistematiza como teoría.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 129

Plaza de la Señoría. Florencia, Italia.

4.7 Acercamientos y lejanías

Esto lo acerca a Romero (de nuevo sin asimilarlo plenamente) a Edward Palmer Thompson (aunque
no hay ninguna evidencia de que haya conocido The making of the English working class, que se
publicó en 1963) y en menor medida a Eric Hobsbawm y a otros miembros de la escuela de
historiadores marxistas ingleses. Esta similitud se refiere a rasgos esenciales ya indicados
(aproximación fenomenológica a las clases, observación de sus prácticas y de sus ideas,
jerarquización de los conflictos), a lo que se puede agregar la indagación sobre los efectos de esas
prácticas sobre la sociedad, un problema al que le prestó más atención que Thompson algún otro
miembro de la escuela marxista inglesa de historiadores como Rodney Hilton. En otros términos,
esto lo asimila al materialismo de Marx en la medida en que capta la objetividad como producto de
la objetivación del pensamiento y de la acción del sujeto que a su vez se nutre con lo que él ha
creado, procedimiento que lo distancia de cualquier tipo de materialismo metafísico. Para evitar un
malentendido apresurémonos a decir que aquí hay paralelismos pero no identificación, porque
como debe resultarle evidente a cualquier lector, Romero no apeló al materialismo histórico más
que en forma extremadamente limitada.

En verdad esa similitud con la obra de Thompson sobre la formación de la clase obrera (aunque no
con lo que posteriormente escribió en Costumbres en común donde ya se presenta un empleo



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 130

amplio de la antropología) está dada por un doble paralelismo, conceptual y de tratamiento del
material primario.

En el ámbito de los conceptos, ambos autores se consagraron a la subjetividad de los actores que
examinaron, respectivamente la burguesía y la clase obrera, imbuidos de una cierta empatía por la
situación de los subalternos. En ambos, y con independencia de sus puntos de partida, la
problemática económica fue deliberadamente soslayada para ser presentada solo como un
contexto de la acción social. Era esta última la cuestión que les interesaba, entendiendo por acción
social la praxis concreta (laboral o social en sentido amplio) que se traducía en experimentación
cotidiana y en forzosos choques con la realidad del entorno. La acción era por lo tanto inseparable
del conflicto, y en esa combinación se formaba la subjetividad. De manera necesaria, este
seguimiento de las acciones construyendo subjetividad debieron lograrlo estudiando fuentes
narrativas (como crónicas o periódicos). Esta aproximación se tradujo en un relato de la historia que
aunó paralelismos y diferencias: en Thompson se ensamblan en una secuencia continua episodios
significativos de la vida del artesano haciéndose obrero, mientras que Romero apeló más bien a
diseños de mayor amplitud que alternó con la invocación de casos para mostrar en lo específico esa
generalidad. Con este objetivo ambos autores nos hablaron de la formación de la clase, siendo esa
formación un transcurso subjetivo, o más precisamente, un desarrollo de la conciencia de clase,
entendida ésta como conciencia de los intereses del grupo en oposición a los intereses de otros
grupos. En ambos autores esa formación de la clase se sustentó inevitablemente en una educación
empírica inmediata no solo formal sino múltiple y experimental que podía reflejarse ocasionalmente
en elaboraciones más refinadas (como las de Guillermo de Occam o las de William Morris,  a man
working for practical revolution). Estos presupuestos llevan a conectar a ambos autores en un
develamiento  progresivo de los objetivos del sujeto en observación en una doble revelación: la
clase descubrió sus objetivos realizables de manera paulatina, ensayando conflictivamente sus
proyectos en la realidad, y el lector descubre también de manera paulatina, a medida que avanza
en la lectura, esa progresividad histórica de la clase.

Dicho esto, las desigualdades entre Thompson y Romero son inocultables; su primera confirmación
está en el lenguaje. En el primero las posiciones marxistas son explícitas y el compromiso político
aflora en una obra que, como La formación de la clase obrera, tuvo una gran aceptación académica
sin presentarse de una manera academicista (en Costumbres en común por el contrario el tono es
otro, más doctoral, menos político si se quiere). Romero no apadrinó un determinado lenguaje; ya se
dijo aquí que se posicionó de manera muy abierta incorporando heterodoxamente lo necesario para
expresarse. Tampoco apeló a un definido sistema categorial, y todo esto configuró su tan peculiar
fisonomía.

4.8 Un balance general



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 131

Estos acercamientos indicados, que son también separaciones, nos llevan a plantear las influencias
que recibió Romero, o sea, el alimento teórico de su trabajo. De acuerdo a Luis Alberto Romero, su
padre estudió a Marx y a Weber, pero según hemos visto tanto uno como otro están y no están en
sus obras, lo que quiere decir que es una presencia oblicua, que se vislumbra pero se escurre en
cuanto la queremos aprehender porque está modificada por muchas otras lecturas: Dilthey, Simmel,
Durkheim, Cassirer, Ortega y Gasset se unieron a los aportes que recibió de Alejandro Korn, de
Pedro Henríquez Ureña y de su hermano Francisco Romero. Pero por otra parte cada uno esos
influjos se subordinó al historiador que bajo la tiranía de su estudio los desfiguró sin anularlos, y en
este punto reaparece la centralidad que tuvo Clemente Ricci en la formación de Romero. Esto
confirma que no hablamos de un filósofo ni de un ensayista (como a veces se lo consideró) sino de
un historiador.

La primera y más inmediata conclusión que se extrae de este recorrido es que estamos ante una
obra de extraordinaria importancia.

Es posible que esta valoración sorprenda al medievalista que ignora a Romero o que tal vez
conozca su nombre pero no sus libros. Este reparo obedece a que, aun cuando no sea un
desconocido, nunca alcanzó en la especialidad el reconocimiento que merece. En esto tenemos
que considerar que la academia, inducida por razones no académicas, “construye” referentes de
nota, como muestra el investigador burocráticamente superior dotado del más anodino de los
ingenios. Cuentan aquí modas y posiciones, favoritismos y oportunidades.

Al respecto es un poco extraña la suerte que el azar le deparó a su obra. Si historiadores que
cultivan la historia argentina y americana se renovaron con ella, y en especial con su subsidiaria
parte no medieval, entre los medievalistas (salvo excepciones) casi se la ignoró, o en todo caso se lo
leyó como un estímulo personal que no tuvo su reflejo en la cita bibliográfica. Este infortunio se
explica posiblemente por el contexto en que se difundió la tesis de Romero. Por un lado su obra
mayor, La revolución burguesa en el mundo feudal, apareció en 1967, cuando ya se anunciaba en el
horizonte el influjo de los Studies de Maurice Dobb. Por otro lado recordemos que durante los años
1970 la historia sociocultural era dejada de lado y se investigaba sobre la economía rural del
Medioevo. Esta serie de causas explica que el lector natural de Romero (el medievalista, y
especialmente el de habla hispana) no se concentrara en su obra. Se lamenta la distracción porque
la sabiduría de muchos colegas se hubiera ampliado con páginas imperdibles.

La dicotomía que vimos en la obra del medievalista argentino entre un modelo de mercado de
aplicación acrítica y un tratamiento sofisticado de otros planos de la indagación, remite a una
cuestión sustantiva. El objetivo de su estudio fue la formación de la burguesía medieval en una serie



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 132

de planos significativos interrelacionados. El referido al nacimiento del burgués y a sus prácticas
económicas no le ofrecía, a su entender, complicaciones intelectivas, porque allí estaba el aceptado
esquema de Pirenne al que veía perfectamente aplicable. Los otros planos, el ideológico y el
político, no considerados por otros autores, o tratados con las deficiencias del positivismo, sí los
percibió como el terreno que debía atender. A partir del sujeto burgués valoró el aporte de un
nuevo colectivo en el funcionamiento político, las ciudades, intervención que no fue el mero
resultado de una coyuntura crítica (como condición de posibilidad de la revuelta económica) y por
lo tanto inscrita en una pequeña historia regional, visión que compartieron muchos de los
historiadores que analizaron las protestas del período, sino que fue un hecho sustantivo de la gran
historia. Revelaba así a un nuevo protagonista del transcurso social que expandió sus acciones hasta
América con una ordenación característica signada por lo que en la teoría política de Gramsci se
llama sociedad política y sociedad civil. En este plano se apartó también de los medievalistas que
estudiaron, en general con más descripción que análisis, grandes sucesos de los que no dudaban
de su importancia, pero que vieron como fenómenos en sí, desprovistos de proyecciones en el largo
plazo, como ser las cambiantes relaciones de las ciudades italianas con el papado y el imperio, las
Hermandades de Castilla en lapsos de minoridades u otros similares.

Debe anotarse que este interés por el tema respondía a una inquietud política. Al respecto digamos
que la revolución burguesa fue durante gran parte del siglo XX un programa polifacético de la
agenda de socialistas y comunistas del Tercer Mundo con una serie de cuestiones vinculadas, como
ser, las tareas democráticas y antifeudales a cumplir, las enseñanzas de 1789, el socialismo como
heredero cultural del iluminismo y su conexión con culturas autóctonas (basta recordar a
Mariátegui), el enlace dialéctico entre revolución burguesa y revolución socialista, la esencia de esta
última como superación de la primera, la relación entre democracia y dictadura de clase, que incluía
la dicotomía democracia formal y democracia real, la conveniencia de las libertades democráticas
para el crecimiento político del proletariado (que necesita aire y luz como las plantas, según repetía
un experimentado comunista), las experiencias revolucionarias que la burguesía había realizado
para luego desdeñar, eran todas cuestiones que se planteaban cuando el jacobinismo, exánime en
el socialismo real, volvía periódicamente en aventuras de la voluntad (como las del Che). Ese vínculo
entre revolución burguesa y revolución proletaria era pues un horizonte de la gran tradición a la que
Romero pertenecía, y en teoría su obra debió acompañar al movimiento social “de los sesenta y
setenta”. Pero la realidad habló de otra manera, porque prescindiendo de los que obviaban la
cuestión imaginando un socialismo sin etapas preparatorias, los militantes del momento hicieron
política con muchas consignas y poca ciencia. Los tiempos de la acción no se pensaron como
tiempos de estudio, e incluso dedicarse a la Edad Media podía ser considerado escandalosamente
retrógrado.

A esto se agrega que sus enunciados fueron ensamblados en una estructura compleja, con párrafos



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 133

colmados de aclaraciones y frases subordinadas para dar cuenta de la dialéctica de la realidad.
Logró así una lectura insoportable para la persona que buscaba soluciones rápidas en fórmulas
sintéticas. Por otra parte ese surco cauteloso en el que montó su renovación historiográfica, con un
deliberado propósito de recostarse en la herencia clásica aun cuando no la nombrara (su intención
manifiesta fue enfrentar al positivismo sin invocaciones a lecturas prestigiosas), no ayudó a que
buena parte de la vanguardia intelectual lo reconociera. Debería reflexionarse sobre esto, porque a
los que creen que la novedad es un objetivo que se busca de antemano les mostró que es un
resultado que se encuentra, y a los que desean sorprender con invenciones les mostró que el
cambio no está en la superficie sino en la profundidad del contenido.

Los burgueses de Calais. Auguste Rodin, 1889.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 134

Esta sucesión de cualidades lleva a no disponer de casillero para clasificarlo. Esa no ubicación
puede multiplicarse apenas seguimos observando atributos: Romero se ordena junto a Pirenne,
pero solo lo utilizó como un soporte lejano; se relaciona con el historiador liberal, en tanto ubicó la
secuencia revolucionaria en un similar entramado de largo plazo, aunque de ninguna manera se
identificó con ese perfil historiográfico, y mucho menos se lo reconoce en el corte jurídico
institucional o estrictamente político porque se preocupó por la dimensión social de las
transformaciones; manejó la erudición pero no la ostentó como hace el erudito profesional; nos
ofrece un contacto con Weber, pero se ha diferenciado de su método analógico y atemporal de
análisis; la semejanza con el estructuralismo es demasiado endeble como para ser considerada; en
la apreciación de los enfrentamientos de masas se acercó a la matriz de la lucha de clases, e incluso
es similar a la escuela marxista de historiadores británicos su aprehensión de la dinámica de
reivindicaciones y lucha, pero no es encasillable en el materialismo histórico, y en otros aspectos
ninguna taxonomía de manual se acomoda realmente a lo que nos entrega. En consecuencia, fue un
irreverente iconoclasta sin escuela que solo honró al rigor científico. Posiblemente ese rasgo
contribuya decisivamente a explicar las dificultades que tuvo la recepción de su obra; pero, las
cualidades que la eclipsaron son la riqueza que la siguen justificando.  

Textos de JLR

- 1943d. Las cruzadas, Atlántida.

- 1943k. Reseña de “Guerras civiles en Granada” de Ginés Pérez de Hita, en De Mar a Mar, nº 5.

- 1944b. “Sobre la biografía española del siglo XV y los ideales de vida”, en Cuadernos de Historia de
España, tomos 1-2.

- 1944f. “Estudio preliminar” a Hernando del Pulgar, Libro de los claros varones de Castilla, Nova.

- 1944i. “La historia de los vándalos y suevos de San Isidoro de Sevilla”, en Cuadernos de Historia de
España, tomos 1-2.

- 1944m. Reseña de “El Victorial” de Gutiérrez Diez de Games, en Cuadernos de Historia de España,
tomos 1-2.

- 1945d. “Fernán Pérez de Guzmán y su actitud histórica”, en Cuadernos de Historia de España, tomo

http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/las-cruzadas
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/las-cruzadas
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/las-cruzadas
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/las-cruzadas
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/resena-guerras-civiles-de-granada-de-gines-perez-de-hita
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/resena-guerras-civiles-de-granada-de-gines-perez-de-hita
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/resena-guerras-civiles-de-granada-de-gines-perez-de-hita
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/resena-guerras-civiles-de-granada-de-gines-perez-de-hita
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/sobre-la-biografia-espanola-del-siglo-xv-y-los-ideales-de-vida
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/sobre-la-biografia-espanola-del-siglo-xv-y-los-ideales-de-vida
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/sobre-la-biografia-espanola-del-siglo-xv-y-los-ideales-de-vida
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/sobre-la-biografia-espanola-del-siglo-xv-y-los-ideales-de-vida
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/sobre-la-biografia-espanola-del-siglo-xv-y-los-ideales-de-vida
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/estudio-preliminar-hernando-del-pulgar-libro-de-los-claros-varones-de-castilla
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/estudio-preliminar-hernando-del-pulgar-libro-de-los-claros-varones-de-castilla
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/estudio-preliminar-hernando-del-pulgar-libro-de-los-claros-varones-de-castilla
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/estudio-preliminar-hernando-del-pulgar-libro-de-los-claros-varones-de-castilla
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/fernan-perez-de-guzman-y-su-actitud-historica
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/fernan-perez-de-guzman-y-su-actitud-historica
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/fernan-perez-de-guzman-y-su-actitud-historica
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/fernan-perez-de-guzman-y-su-actitud-historica


José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 135

3.

- 1945l. "La llamada Edad Media", en La Nación, Buenos Aires, 1945.

- 1947f. “Estudio preliminar” a Boccaccio, Vida de Dante, Argos.

- 1947ñ. “Otero Pedrayo y la Galicia medieval”, en Galicia. Revista del Centro Gallego, nº 413, junio.

- 1947o. “El patetismo en la concepción medieval de la vida”, en Revista Nacional de Cultura,
Caracas, nº 64, setiembre-octubre.

- 1947q. “San Isidoro de Sevilla. Su pensamiento histórico político y sus relaciones con la historia
visigoda”, en Cuadernos de tHistoria de España, nº 8.

- 1947s. “Unidad y diversidad de la Edad Media”, en La Nación, 23 de febrero.

- 1948e. Reseña de “España en su historia” de Américo Castro, en Realidad, nº 11, setiembre-octubre.

- 1948f. “Estudio preliminar” a Dino Compagni, Crónica de los blancos y los negros, Nova.

- 1948h. “Las grandes líneas de la cultura medieval”, en Ver y Estimar, nº 5, octubre.

- 1950a. “La crisis medieval”, en Escritura, Montevideo, noviembre.

- 1950b. “Dante Alighieri y análisis de la crisis medieval”, en Revista de la Universidad de Colombia,
Bogotá, nº 16.

- 1951d. “Imagen de la Edad Media”, en ADAYPA, Montevideo, setiembre.

- 1954a. “Burguesía y espíritu burgués”, en Cahiers d’Histoire Mondiale, París, vol. 2, nº 1.

- 1954b. “La crónica anglosajona y el tapiz de Bayeux”, en La Nación, 28 de noviembre.

http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/fernan-perez-de-guzman-y-su-actitud-historica
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/la-llamada-edad-media
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/la-llamada-edad-media
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/la-llamada-edad-media
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/la-llamada-edad-media
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/estudio-preliminar
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/estudio-preliminar
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/estudio-preliminar
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/estudio-preliminar
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/san-isidoro-de-sevilla-su-pensamiento-historico-politico-y-sus-relaciones-con-la
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/san-isidoro-de-sevilla-su-pensamiento-historico-politico-y-sus-relaciones-con-la
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/san-isidoro-de-sevilla-su-pensamiento-historico-politico-y-sus-relaciones-con-la
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/san-isidoro-de-sevilla-su-pensamiento-historico-politico-y-sus-relaciones-con-la
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/san-isidoro-de-sevilla-su-pensamiento-historico-politico-y-sus-relaciones-con-la
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/unidad-y-diversidad-de-la-edad-media
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/unidad-y-diversidad-de-la-edad-media
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/unidad-y-diversidad-de-la-edad-media
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/unidad-y-diversidad-de-la-edad-media
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/resena-de-espana-en-su-historia-de-americo-castro
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/resena-de-espana-en-su-historia-de-americo-castro
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/resena-de-espana-en-su-historia-de-americo-castro
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/resena-de-espana-en-su-historia-de-americo-castro
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/dante-alighieri-y-analisis-de-la-crisis-medieval
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/dante-alighieri-y-analisis-de-la-crisis-medieval
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/dante-alighieri-y-analisis-de-la-crisis-medieval
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/dante-alighieri-y-analisis-de-la-crisis-medieval
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/dante-alighieri-y-analisis-de-la-crisis-medieval
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/burguesia-y-espiritu-burgues
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/burguesia-y-espiritu-burgues
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/burguesia-y-espiritu-burgues
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/burguesia-y-espiritu-burgues
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/la-cronica-anglosajona-y-el-tapiz-de-bayeux
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/la-cronica-anglosajona-y-el-tapiz-de-bayeux
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/la-cronica-anglosajona-y-el-tapiz-de-bayeux
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/la-cronica-anglosajona-y-el-tapiz-de-bayeux


José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 136

- 1954d. “¿Quién es el burgués?”, en El Nacional. Papel Literario, Caracas, 18 de marzo.

- 1954e. “Historiadores medievales”, en La Nación, 5 de setiembre.

- 1955c. “Raúl Glaber y los terrores del milenario”, en La Nación, 9 de octubre.

- 1959a. “Sociedad y cultura en la temprana Edad Media”, en Revista Histórica de la Universidad,
Montevideo, nº 1.

- 1959b. “Ideales y formas de vida señoriales en la Alta Edad Media”, en Revista de la Universidad de
Buenos Aires, 5ª época, año 4, nº 2, abril-junio.

- 1960b. “Burguesía y renacimiento”, en Humanidades, Mérida, año 2, t. 2, julio-diciembre.

- 1963b. “Prólogo” a Carlos Visca, Los ideales y formas de la aventura en la Edad Media, Montevideo.

- 1969d. “El destino de la mentalidad burguesa”, en Sur, nº 321, noviembre-diciembre.

Notas:

F. Luna, Conversaciones con José Luis Romero sobre una Argentina con historia, política y democracia,
Buenos Aires, 1976, p. 20.

L. A. Romero, “Prólogo”, en J. L. Romero, Latinoamérica: las ciudades y las ideas, Buenos Aires, 2001,
pp. I-XVI.

     Romero, “Historiadores medievales”, ahora en J. L. Romero, ¿Quién es el burgués? Y otros estudios
de historia medieval, Buenos Aires, 1984, pp. 126-130.

   Romero, “Raúl Glaber y los terrores del milenario”, La Nación, 9 de octubre de 1955, ahora en
¿Quién es el burgués?, pp. 135-138.

   Romero, “San Isidoro, su pensamiento histórico político y sus relaciones con la historia visigoda”,

http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/quien-es-el-burgues
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/quien-es-el-burgues
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/quien-es-el-burgues
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/quien-es-el-burgues
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/raul-glaber-y-los-terrores-del-milenario
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/raul-glaber-y-los-terrores-del-milenario
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/raul-glaber-y-los-terrores-del-milenario
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/raul-glaber-y-los-terrores-del-milenario
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/burguesia-y-renacimiento
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/burguesia-y-renacimiento
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/burguesia-y-renacimiento
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/burguesia-y-renacimiento
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/el-destino-de-la-mentalidad-burguesa
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/el-destino-de-la-mentalidad-burguesa
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/el-destino-de-la-mentalidad-burguesa
http://joseluisromero.com.ar/publicaciones/el-destino-de-la-mentalidad-burguesa


José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 137

Ahora en ¿Quién es el burgués?, pp. 77-125.

   El libro La Edad Media se verá más adelante. Entre los artículos ver por ejemplo en Romero,
“Boccaccio y su Vida de Dante” de 1947, ahora en ¿Quién es el burgués?, pp. 160-171, señalaba en
Boccaccio el entrecruzamiento gradual de lo profano y lo sagrado.

   A. Barbero y M. Vigil, La formación del feudalismo en la península ibérica, Barcelona, 1978. Se cita
este caso porque Barbero y Vigil se propusieron renovar la interpretación del período con una
perspectiva marxista (y de hecho fueron muy influyentes en los veinte años que siguieron a la
publicación de su libro), pero en la base su estudio de fuentes legales no era muy distinto del que
habían realizado historiadores institucionalistas que ellos criticaron.

   Romero, ”Sobre la biografía española el siglo XV y los ideales de vida”, Cuadernos de Historia de
España, I-II, 1944, ahora en ¿Quién es el burgués?, pp. 172-188.

   A. Gurevich, Los orígenes del individualismo europeo, trad. cast. Barcelona, 1997.

   Romero, “Fernán Pérez de Guzmán y su actitud histórica”, en ¿Quién es el burgués?, pp. 189-214.

   Como ejemplo, C. Sánchez Albornoz, Una ciudad de la España cristiana hace mil años. Estampas
de la vida en León hace mil años, Madrid, 1926.

Romero, “El espíritu burgués y la crisis bajo medieval”, en, ¿Quién es el burgués?, pp. 77-126.

Sobre la cuestión económica mencionaba en su trabajo a Pirenne, Doren, Sombart, Luzzato y Sapori,
autores que se concentraron en el análisis de la situación urbana medieval de Flandes e Italia centro
norte.

    F. Braudel, El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la época de Felipe II, trad. cast. Madrid,
1976.

Romero, “Boccaccio y su Vida de Dante”, citado.

L. García de Valdeavellano, Orígenes de la burguesía en la España medieval, Madrid, 1969; R. Pastor



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 138

de Togneri, “Las primeras rebeliones burguesas en Castilla y León (siglo XII). Análisis histórico social
de una coyuntura”, en, R. Pastor de Togneri, Conflictos sociales y estancamiento económico en la
España medieval, Barcelona, 1973, pp. 13-101.

Romero, “Burguesía y espíritu burgués”, en ¿Quién es el burgués?, pp. 39-48.

W. Sombart, Der moderne Kapitalismus, Vol. 1, Leipzig, 1919.

P. Toubert, “La part du grand domaine dans le décollage économique de l’Occidente (VIIIe-Xe

siècles)”, en, Croissance agricole du Haut Moyen Age. Chronologie, modalités, géographie, Flaran Nº
10, 1988, p. 75, n. 106.

K. Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, en K. Marx y F. Engels, Werke, 1. Berlin-RDA,
1976, pp. 378-391, en p. 386. Ver también M. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des
Kapitalismus, en, M. Weber, Gesammelte Aufsätze Religionssoziologie, 1, Tübingen, 1986, pp. 17-206,
análisis organizado en torno a Lutero y Calvino. Se volverá a este problema en el cuarto ensayo.

E.P. Thompson, La formación de la clase obrera en Inglaterra, 2 vols., trad. cast.,  Barcelona, 1989;
para una cierta sistematización de los conceptos de este autor ver en el tomo 1 el capítulo 6. La
cuestión se verá también en el cuarto estudio.

Romero, “El destino de la mentalidad burguesa”, Sur, Nº 321, 1969, ahora en ¿Quién es el burgués?,
pp. 67-73.

J. Dhondt, “‘Solidarités’ médiévales. Une société en transition: la Flandre, 1127-1128”, Annales.
Économies, Sociétés, Civilisations, Vol. 12, N° 4, 1957, pp. 529-560. 

Cfr. W. Goffart, Barbarians and Romans AD 418-584: The Techniques of Accomodation, Princeton,
1980.

C. Wickham, Framing the Early Middle Ages. Europe and the Mediterranean, 400-800, Oxford, 2005.

Muchos años más tarde se publicaría el libro de J. Le Goff, La civilisation de l’Occident médiéval,
París, 1965, en el cual estos problemas, tratados bajo un enfoque antropológico, adquirían carta de



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 139

ciudadanía en el medievalismo.

Entre otros, A. Guerreau, Le féodalisme. Un horizon théorique, París, 1980, defendió el concepto de la
Iglesia como institución total.

P. O. Kristeller, Renaissance Thought and its Sources, Nueva York, 1979.

J. Burckhardt, La cultura del Renacimiento en Italia, trad. cast. Barcelona, 1968.

Entre los estudios que presentaban un primer panorama global del asunto centrado en la caída
demográfica y la declinación económica merecen citarse a M. Dobb, Studies in the Development of
Capitalism, Londres, 1946, pp. 33 y s.; E. Perroy, “À l’origine d’une économie contractée: les crises du

XIVe siècle”, Annales. Économies, Societés Civilisations, Vol. 4, Nº 2, 1949, pp. 167-182, estudio que
Romero citó en su ensayo sobre el espíritu burgués de 1950.

Así por ejemplo al introducir la Vida de Dante de Boccaccio en 1947 (citado), no desdeñó aludir al
problema erudito que derivaba de las tres versiones de la obra ni las cuestiones relativas a las
fechas de la redacción.

Romero, “La Crónica anglosajona y el tapiz de Bayeux”, en ¿Quién es el burgués?, pp. 131-134.

Romero, “Dante Alighieri y el análisis de la crisis medieval”, en ¿Quién es el burgués?, pp. 139-151.

Por ejemplo, A.V. Murray, “Voices of Flanders: Orality and Constructed Orality in the Chronicle of
Galbert of Bruges”,  Handelingen der Maatschappij voor Geschiedenis en Oudheidkunde te Gent n.s., N°
48, 1994, pp. 103-119, e idem,  “The Devil in Flanders: Galbert of Bruges and the Eschatology of
Political Crisis“, en, J. Rider y A. V. Murray, Galbert of Bruges and the Historiography of Medieval
Flanders, Washington D.C., 2009, pp. 183-199.

Romero, “Dino Compagni y su Crónica de los blancos y los negros”, artículo original de 1948, ahora
en ¿Quién es el burgués?, pp. 152-159.

F. Luna, Conversaciones con José Luis Romero. Sobre una Argentina con historia, política y democracia,
Buenos Aires, 1976, p. 78.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 140

Eric Hobsbawm, Años interesantes. Una vida del siglo XX, trad. cast. Buenos Aires, 2003, p. 264:
muchas veces la renovación de la historia provino de los medievalistas, es decir, de personas que
por el período que estudian parecieran estar destinadas a una labor más bien conservadora.
Hobsbawm aludió a la importancia que tuvieron Marc Bloch (1886-1944) para Francia y Michael
Postan (1899-1981) para Inglaterra. Se pueden agregar otros casos que ningún lector de historia
desconoce, como el de Henri Pirenne para Bélgica (lo veremos más adelante) y Aaron Gurevich
(1924-2006) para la URSS. En Argentina al aporte documentalista de Ricci y de Sánchez Albornoz y a
la revolución historiográfica de Romero, puede añadirse el admirable estudio de Tulio Halperin
Donghi sobre los moriscos valencianos, estudio que inauguró en el país los análisis de historia
económica y social.

Para lo que sigue ver Seminario de historia de las religiones dirigido por Clemente Ricci, El origen de
la religión, curso de 1933, Buenos Aires, 1939. 

Romero, “Sobre la biografía española del siglo XV y los ideales de vida”, citado.

Por ejemplo Tulio Halperin Donghi, Reyna Pastor, Marta Bonaudo y Susana Belmartino entre otros
fueron historiadores que no compartían los criterios historiográficos de Sánchez Albornoz. Debe
tenerse en cuenta que Sánchez Albornoz dirigía a voluntad la revista y el Instituto de Historia de
España. Empero su actitud era muy distinta si alguien avanzaba sobre alguna de sus tesis. Ver sobre
esto, F. J. Devoto, “Para una reflexión sobre Tulio Halperin Donghi y sus mundos”, Prismas, vol.19, N°
2, 2015, p. 16, Halperin Donghi eligió para su doctorado un tema que Sánchez Albornoz no conocía y
no le interesaba para evitar la intolerancia de la que hacía gala con sus discípulas. Esta actitud de la
década de 1950 se consolidó en los años posteriores y en los tramos finales de su producción
académica Sánchez Albornoz sostuvo irritadas polémicas con jóvenes historiadores españoles
como Mínguez Fernández o Estepa Díez que después de 1975 criticaron sus interpretaciones.  

G. Lefebvre, El nacimiento de la historiografía moderna, trad. cast. Barcelona, 1974, pp. 190 y s.

Romero, “Estudio preliminar”, en A. Thierry, Consideraciones sobre la historia de Francia, Buenos
Aires, 1944, pp. 8 y s.

J. Lestocquoy, Aux origines de la bourgeoisie: les villes de Flandre et d´Italie sous le gouvernement des

patriciens (XIe-XVe siècles), París, 1952, p. 1.

A. Thierry, “Sur la marche de la révolution communale”, en Lettres sur l´histoire de France, Oeuvres, 3,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 141

París, 1884, pp. 167-182 ; idem, “Sur l´afranchissement des communes”, en, Dix ans d´études
historiques, Oeuvres, 3, París 1884, pp. 572-577; idem, Consideraciones sobre la historia de Francia,
trad. cast. Buenos Aires, 1944.       

T. Halperin Donghi, “La historia social en la encrucijada”, en, O. Cornblit (comp.), Dilemas del
conocimiento histórico: argumentaciones y controversias, Buenos Aires, 1992, pp. 81 y s.

S. G. Nichols, “Writing the New Middle Ages”, PMLA, Vol. 120, N° 2, 2005, p. 423

H. Pirenne,  Les anciennes démocraties des Pays-Bas, París, 1910; ídem. Las ciudades de la Edad
Media, trad. cast. Madrid, 1971; ídem, Historia económica y social de la Edad Media, trad. cast. Madrid,
1981; idem, “Estadios en la historia social del capitalismo”, en, La democracia urbana: una vieja
historia, trad. cast. Madrid, 2009, pp. 27-55

Las críticas que se hicieron fueron a su interpretación del capitalismo y el movimiento comunal.
Cuestiones referidas a su historia de Bélgica o a su antigermanismo serán dejadas de lado. A pesar
de ese extendido movimiento crítico hacia su obra, una franja de historiadores siguió tomándolo
como referencia de manera casi ininterrumpida hasta hoy. Una aproximación a ese influjo puede
verse en, B. Lyon, “Henri Pirenne: Connu or Inconnu?”, Revue Belge de Philologie et d´Histoire, N° 81-4,
2003, pp. 1231-1241.

Sobre las circunstancias de su formación y sus vida académica ver con un enfoque crítico J. Dhondt,
“Henri Pirenne, historien des institutions urbaines“, Annali della Fundazione Italiana per la Storia
Administrativa, N° 3, 1966, pp. 81-129; en el otro extremo con una defensa cerrada se situó B. Lyon, “A
Reply to Jan Dhondt's Critique of Henri Pirenne”, Handeligen der Maatschappij voor Geschiedenis en
Oudheidkunde te Gent, N° 29, 1975, pp. 1-25. Interesa decir que cuando Pirenne comenzó sus estudios
en la Universidad de Lieja, en 1879, se introducían en Bélgica los métodos rigurosos de la
hermenéutica positivista que se practicaban en Alemania. A esto se unió la apertura de la
historiografía belga hacia otros centros con superior desarrollo, que Pirenne aprovechó con estadías
en Francia y Alemania. Allí recibió, además de la formación paleográfica y diplomática de rigor,
cursos de metodología, de instituciones medievales, de historia económica, de arqueología
medieval, de arte y arquitectura. También recibió la influencia de la historia económica y social de
Giry, Schmoller y especialmente de Lamprecht, y con ello la influencia de Marx. Con Lamprecht
rompería relaciones cuando en 1915 buscó apoyo para la política alemana en la intelectualidad
belga, actitud que Pirenne y sus discípulos rechazaron. Por otra parte cabe agregar que, como dijo
N. F. Canton, Inventing the Middle Ages, Nueva York, 1991, p. 128, Pirenne fue elegido por la
monarquía belga y por la Real Academia de su país en la década de 1890 para escribir una historia



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 142

de Bélgica en cinco volúmenes, con la intención de concentrarse en la Edad Media y crear un
adecuado pasado tomando en consideración al condado de Flandes y otros principados. 

C. Sánchez Albornoz, En torno a los orígenes del feudalismo, 3 vols., Mendoza 1942. La teoría ecuestre
sobre el nacimiento del feudalismo expone por si sola el avance que representaba Pirenne. Brunner
había dicho que Carlos Martel para expulsar a los jinetes musulmanes formó una caballería
expropiando tierras a la Iglesia, las cuales dio en beneficio a los nuevos caballeros para que se
pudieran mantener. Habría nacido entonces un feudalismo repentino. Esta antigua especulación,
que asombra al historiador de la actualidad, en su momento interesó a los más eminentes sabios del
positivismo que discutieron sobre su pertinencia, discusión que incluyó el hecho inicial sobre si los
árabes habían utilizado o no caballos cuando cruzaron el estrecho de Gibraltar. En esa lista de
sabios se anotan los nombres de Lot, Voltelini, von Schwerin, Ganshof y Sánchez Albornoz, es decir,
la flor y nata del medievalismo de las primeras décadas del siglo XX. Sobre el positivismo híper
fáctico pueden verse tratados del estilo del que escribió Pedro Aguado Bleye (1884-1954),
sobrecargado de un minucioso y descabellado relato de la historia política.

Análisis crítico de estas posiciones en C. Astarita, Desarrollo desigual en los orígenes del capitalismo,
Buenos Aires, 1992.

Pirenne, Les anciennes démocraties, citado, pp. 47 y 60.

M. Howell, “Pirenne, Commerce, and Capitalism: The Missing Parts”, Belgish Tijdschrift voor Nieuwste
Geschiedenis/ Revue Belge d´Histoire Contemporaine, N° 3-4, 2011, p. 300. De acuerdo con D. C. North
y R. P. Thomas, El nacimiento del mundo occidental. Una nueva historia económica (900-1700), trad.
cast. Madrid, 1978, el surgimiento de una economía de mercado, es decir, de capitalismo, dependió
de la capacidad de las instituciones para responder al cambio demográfico. Las instituciones
significan, según North, un régimen legal que garantiza los derechos de propiedad individual.

Son muchos los que actualmente oscilan en el análisis entre la importancia que tuvo la inclinación al
lucro del eterno hombre económico, las opciones racionales que determinan la marcha de la
economía y la importancia de lo institucional. Incluso hay combinaciones que ven ese peso
institucional como obstáculo. Por ejemplo S. R. Epstein, "Regions and the Late Medieval Crisis: Sicily
and the Tuscany Compared”, Past and Present, N° 130, 1991, pp. 2-50, ha postulado que la
organización política de Florencia en la Edad Media entorpeció el capitalismo, mientras que este
sistema fue favorecido por el menor control burocrático urbano en Sicilia. En el presente análisis no
se hace una distinción esencial entre neoclásicos e institucionalistas atentos a los costos de
transacción, porque se considera que parten de los mismos fundamentos.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 143

M. Bloch, La sociedad feudal. La formación de los vínculos, trad. cast. México D. F., 1979; ídem, La
sociedad feudal. Las clases, trad. cast. México D. F., 1979.

  Ver S. R. Packard, “The Norman Communes Once More”,The American Historical Review, Vol. 46, Nº
2, 1941, pp. 338-347, en la lectura de este autor, que defendió sus interpretaciones originadas en
Pirenne contra sus críticos institucionalistas, se constata la renovación del entonces nuevo análisis
social y económico. Ese mérito también lo tuvo García de Valdeavellano, Orígenes de la burguesía,
citado, interpretación que siguió tanto en una obra dedicada a la historia general (Historia de España,
De los orígenes a la Baja Edad Media, 2 Vols., Madrid, 1952) como en su tratado sobre las
instituciones (Curso de historia de las instituciones españolas: de los orígenes al final de la Edad Media,
Madrid, 1973).

Pirenne, “Estadios en la historia”, citado, p. 39. Esta deducción la extrajo de un documento de 1092
por el cual el rey aragonés Sancho Ramiro le daba a David Bretón una tienda en Jaca con la
prohibición de que la vendiera a la Iglesia o a infanzones, “nisi ad merkadante aut ad burzes”.

R. G. Witt, “The Landlord and the Economic Revival of the Middle Ages in Northern Europe,
1000-1250”, The American Historical Review, Vol. 76, N° 4, 1971, pp. 965-988.

Pirenne, “Estadios en la historia”, citado, p. 28.  

Pirenne, Les anciennes démocraties, citado, pp. 40 y s.

Ver por ejemplo J. Di Corcia, “Bourg, Bourgeois de Paris from the Eleventh to the Eighteenth
Century”, The Journal of Modern History, Vol. 50, Nº 2 ,1978, pp. 207-233. Este artículo gira alrededor
de los privilegios que recibieron los burgueses, primero de los señores feudales y luego de los
monarcas, privilegios que los definían como grupo social. Los reyes de Francia se apoyaron en los
burgueses de París otorgándoles derechos como tomar las posesiones de los deudores no
residentes en la ciudad o dándoles el casi monopolio de navegación por el Sena, y muchos más: en
los 331 años que van desde 1134 a 1465 los Capetos y los Valois otorgaron una gran cantidad de
franquicias a los burgueses de París, que luego fueron reiteradamente confirmadas.

Ottokar, “Il problema della formazione”, en E. Rota (ed.), Questioni di storia medioevale, Como-Milán,
1946, pp. 355- 383. Ídem, p. 382, en su comentario bibliográfico reconocía que Pirenne proporcionó la
más notable visión de conjunto sobre la ciudad medieval, pero señaló los conocimientos débiles
que tenía sobre la realidad italiana. Dijo textulamente: “l´Autore, assai competente nelle condizioni



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 144

municipali dell´Europa oltramontana non manifesta uguale conoscenza delle città italiane”.

E. Ennen, Frühgeschichte der europäischen Stadt, Bonn, 1953.

Ennen, Die Europäische Stadt, Göttingen, 1972. Ver también, ídem, Frühgeschichte, citado, e, ídem,
“Les différents types de formation des villes européens”, Le Moyen Âge, N° 62, 1956, pp. 397-411,   su
esquema sobre el origen de las ciudades no se reducía a un  único carril formativo, sino que lo
dividió en tres secciones geográficas de acuerdo a la mayor o menor importancia que habían tenido
circunstancias de la época precedente.

Ennen, Die Europäische Stadt, citado, pp. 105 y s., para nuestra cuestión.

O. Hintze, Historia de las formas políticas, trad. cast. Madrid, 1968; N. F. Cantor, Inventing the Middle
Ages. The Lives, Works and Ideas of the Great Medievalists of the Twenthieth Century, Nueva York,
1991, pp. 48 y s.; P. Freedman y G. M. Spiegel, “Medievalisms Old and New: The Rediscovery of
Alterity in North American Medieval Studies”, The American Historical Review, Vol. 103, N° 3, 1998, pp.
677-704.

L. Kofler, Zur Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft. Versuch einer “verstehenden” Betrachtung der
Neuzeit nach dem historischen Materialismus, Haale-Saale, 1948.

Ver B. Guenée, Occidente durante los siglos XIV y XV. Los Estados, trad. cast. Barcelona, 1973, p. 234,
sobre la escuela de historiadores alemanes, las implicancias políticas de la afirmación de que la
sociedad medieval estaba organizada en cuerpos sociales y de que la sociedad del siglo XX debía
estar organizada en esos cuerpos. Solo en tiempos recientes se vio a la problemática (y al mismo
Hintze) en una obra de envergadura. Se trata de M. Mitterauer, ¿Por qué Europa? Fundamentos
medievales de un camino singular, trad. cast., Valencia, 2008.

H. Pirenne, Historia de Europa. Desde las invasiones al siglo XVI, trad. cast. México, 1942.

No descartemos la posibilidad de que Romero haya seguido el ejemplo de Pirenne; ver al respecto,
Luna, Conversaciones, p. 119, sobre la forma en que Pirenne escribió su Historia de Europa, Romero
dijo: “Es un modelo de libro escrito sin notas y es un libro formidable”.

Jacques Pirenne indica en el prefacio a la primera edición de la Historia de Europa que libros de su



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 145

padre como Las ciudades medievales, La civilización occidental en la Edad Media y Mahoma y
Carlomagno fueron solo desarrollos parciales de la Historia de Europa.

Así por ejemplo, Pirenne realizó la edición y escribió la introducción y las notas de Histoire du
meurtre de Charles le Bon, comte de Flandre (1127-1128) par Galbert de Bruges, “De multro, traditione
et occisione gloriosi Karoli comitis Flandriarum”, París, 1891, pp. 1-176.

C. Wickham, Framing the Early Middle Ages. Europe and the Mediterranean, 400-800, Oxford, 2005.

Estas cualidades llevaron a hablar de Antigüedad tardía, concepto que da cuenta de realizaciones
culturales relativamente elevadas más que de la situación económica, social o política. Un libro de
referencia es el de P. Brown, The World of Late Antiquity, from Marcus Aurelius to Muhammad,
Londres, 1971.

A. Gurevich, Medieval Popular Culture. Problems of Belief and Perception, trad. ingl. Cambridge, 1990,
p. 80, las creencias heredadas y el cristianismo representaban dos aspectos sincrónicos de la
conciencia social popular. En este libro es central el estudio del culto al santo. También O. Giordano,
Religiosidad popular en la Alta Edad Media, trad. cast. Madrid, 1983, p. 20: “se puede pensar en una
superposición de zonas sacras, en una acumulación de entidades culturales diversas siempre
confrontadas, muchas veces en conflicto más o menos latente, con la mediación de un lenguaje
frecuentemente idéntico”.

J. Van Engen, “The Christian Middle Ages as an Historiographical Problem”, The American Historical
Review, Vol. 91, N° 3, 1986, pp. 537 y s., contraposición con las interpretaciones “primitivistas” de Le
Goff y Schmitt.

R. Bartlett, La formación de Europa. Conquista, colonización y cambio cultural, 950-1350, trad. cast.
Valencia, 2003.

G. Duby, Les trois ordres ou l’imaginaire du féodalisme, París, 1978. Para otra cronología sobre el
surgimiento de esta representación ver D. Iogna-Prat, Ordonner et exclure. Cluny et la société
chrétienne face à l’hérésie, au judaïsme et à l’islam. 1000-1150, París, 1998; los matices indicados
abarcan la existencia de versiones en las que no se ponía al tope de las tres funciones a los obispos,
como proclamaban los mencionados, sino a otras fuerzas, como por ejemplo la monarquía. El
detalle se menciona pero no es el caso internarnos en él.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 146

La importancia del señorío banal fue destacada ante todo por G. Duby, La société aux XIe et XIIe

siècles dans la région mâconnaise, París, 1988. La primera edición de esta obra fue del año 1953, y
figuraba en la biblioteca del Instituto de Historia Antigua y Medieval de la Facultad de Filosofía y
Letras de la Universidad de Buenos Aires. No se descarta entonces que Romero la haya leído. Este
libro influyó después de 1971, año en que Duby fue nombrado profesor del Collège de France.
Ejemplo de un medievalista que sostenía que el señorío banal recién comenzaba en la Baja Edad
Media en J. A. García de Cortázar, La Época Medieval, en, M. Artola (director), Historia de España
Alfaguara, Madrid. 1973. Este historiador reproducía entonces un concepto que en años anteriores
habían defendido algunos historiadores alemanes. El error estriba en que al hablar del señorío
jurisdiccional (o banal según la terminología de los medievalistas franceses) para solamente la tardía
Edad Media se desconocía la importancia básica del dominio político sobre la persona como
fundamento de la relación de dependencia señorial. 

Seducidos por la ya mencionada tesis de Duby (La société, citada) una serie de medievalistas (Pierre
Bonnassie, Jean-Paul Poly, Éric Bournazel, Ernesto Díaz de Garayo y Joseph Salrach entre otros)
postularon que el surgimiento de la sociedad feudal se debía a la implantación del señorío banal. De
alguna manera radicalizaron las concepciones de Duby dando origen a la teoría de la revolución
feudal. Tuvo un carácter inaugural en esta concepción la tesis de P. Bonnassie, La Catalogne au
tournant de l´an mil. Croissance et mutation d´une société, París, 1990, 1ª edic. 1975. Para la importancia
del dominio carolingio en contraposición con los que lo minimizan ver P. Toubert, “La part du grand

domaine dans le décollage économique de l’Occidente (VIIIe-Xe siècles)”, Croissance agricole du Haut
Moyen Age. Chronologie, modalités, géographie, Flaran, 1988, pp. 53-86.

Por ejemplo J. Le Goff, “Algunas observaciones sobre los códigos de la vestimenta y las comidas en
el Erec et Enide”, en, ídem, Lo maravilloso y lo cotidiano en el Occidente medieval, trad. cast.
Barcelona, 1985, pp. 82-115.

Un estudio pionero fue el de C. H. Haskins, The Renaissance of the Twelfth Century, Harvard, 1957,
primera edición de 1927. Posteriormente tuvo ascendiente J. Le Goff, Les intellectuels au Moyen Age,
París, 1957 y en el medievalismo de lengua inglesa especialmente R. W. Southern, La formación de
la Edad Media, trad. cast. Madrid, 1955, 1ª edic. inglesa 1953.

Un ejemplo de esa vigilancia en la ciudad y sus alrededores L. C. Bethmann y W. Wattenbach,
Landulphi Senioris, Historia Mediolanensis, Monumenta Germaniae Historica. Scriptores, Vol. 8,
Hannover, 1848, pp. 32-100; en pp. 65 y s., Heriberto, arzobispo de Milán, en el año 1028 descubría un
reducto herético en el castillo de Montforte; asumía las tareas de policía y juez.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 147

Este cambio de percepción llevó a que los historiadores que analizaron estas cuestiones en general
hayan disminuido sus alcances históricos, lo que entraña una toma de posición que debe ser
revisada.

R. Fossier, “Les communautés villageoises en France du Nord au Moyen Âge”, en, Les communautés
villageoises en Europe Occidentale du Moyen Age aux Temps modernes, Flaran, 1984, p. 36: el
movimiento urbano era insurreccional porque rompía con el estatus imperante; en el campo había
una evolución lenta y negociada en el interior del cuadro señorial que se mantenía en el estatus
tradicional. La primera y más obvia objeción que surge ante esto está en esa entumecida división
entre campo y ciudad en un medio donde, como en Sahagún, abundaban los burgos rurales. Al
respecto, recordar la tesis de R. Hilton, “Las ciudades en la sociedad feudal inglesa”, en R. Hilton,
Conflicto de clases y crisis del feudalismo, trad. cast., Barcelona, 1988, pp. 106-122: puede situarse a la
ciudad pequeña o mediana dentro de las estructuras de la sociedad agraria feudal.

Ver por ejemplo A. Mackay, Anatomía de una revuelta urbana: Alcaraz en 1458, Instituto de Estudios
Albacetenses, Serie I, N° 24, Albacete, 1985, pp. 41-78.

B. Clavero, “Institución, política y derecho: acerca del concepto historiográfico de ‘Estado Moderno´”,
Revista de Estudios Políticos, N° 19, 1981, pp. 43-57; A. M.  Hespanha, Vísperas de Leviatán. Instituciones
y poder político (Portugal. Siglo XVII), Madrid, 1989; F. Schaub, Portugal na Monarquia Hispânica
(1580-1640), trad. port. Lisboa, 2001; A. Guerreau, L’avenir d’un passé incertain. Quelle histoire du Moyen
Age au XXIe siècle?, París, 2001.

Cfr. A.  Giddens, Política, sociología y teoría social. Reflexiones sobre el pensamiento social clásico y
contemporáneo, trad. cast. Barcelona, 1997.

N. Bobbio, Estado, gobierno y sociedad. Por una teoría general de la política, trad. cast. México D.F.,
1989, p. 65

P. Anderson, El Estado Absolutista, trad. cast. Madrid 1979. Las tesis de Anderson influyeron
especialmente en cultores de la sociología histórica como R. Brenner o en historiadores que
incursionaron por un andarivel teórico como J. M. Monsalvo Antón. Ver R. Brenner, “The Agrarian
Roots of European Capitalism”,  Past and Present, 97, 1982, pp. 16-113 y J. M. Monsalvo Antón, “Poder
político y aparatos de dominación de Estado en la Castilla bajomedieval. Consideraciones sobre su
problemática”, Studia Historica. Historia Medieval, N° IV, 1986, pp. 101-167.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 148

J. M. Mínguez Fernández, “La transformación social de las ciudades y las cortes de Castilla y León”,
en, Las Cortes de Castilla y León en la Edad Media, 2, Madrid, 1988, pp. 13-43, artículo que surgió de
un importante coloquio sobre el tema al cual concurrieron buena parte de los más representativos
medievalistas sociales de España. En este país se realizaron muchos análisis sobre el señorío
colectivo de las oligarquías urbanas; entre los más renombrados, J. M.  Monsalvo Antón, El sistema
político concejil. El ejemplo del señorío medieval de Alba de Tormes y su concejo de villa y tierra,
Salamanca, 1988. Con puntos de vista más cercanos a los de Romero pueden citarse P. J. Heinig,
“Städte und Königtum im Zeitalter der Reichsverdichtung”, en, N. Bulst y J. Ph. Genèt (eds.), La ville,

la bourgeoisie et la genèse de l’Etat Moderne (XIIe-XVIIIe siècles), París, 1988, pp. 87-111, en el mismo
volumen W. Blockmans, “Princes conquérants et bourgeois calculateurs“, pp.167-181.   

Ejemplos de este tipo de estudios para la Época Medieval, J. A. Barrio Barrio, “El asociacionismo
popular urbano en la segunda mitad del siglo XV. El procurador del pueblo de Orihuela en
1459-1460”, Anuario de Estudios Medievales, N° 36/2, 2006, pp. 687-712; M. Boone, “Urban Space and
Conflict in Late Medieval Flanders”, Journal of Interdisciplinary History, Vol. 32, Nº 4, 2002, pp.
621-640; V. Costantini, “Macellai in armi nelle città medievali: note per un’indagine comparata”,
Bulletino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, N° 118, 2016, pp. 249-289. Para la Época Moderna
P. Burke, “The Virgin of the Carmine and the Revolt of Masaniello”, Past and Present, Nº 99, 1983, pp.
3-21.

El concepto de señorío colectivo por parte de las oligarquías urbanas de la Baja Edad Media es
admitido por prácticamente todos los especialistas.

D. Lepine, “England: Church and Clergy”, en S. H. Rigby (ed.), A Companion to Britain in the Later
Middle Ages, Malden, Oxford, Melbaurne, Berlin, 2002, pp. 359-380; E. Hobsbawm, La era de la
revolución, 1789-1848, trad. cast. Buenos Aires, 1997,  pp. 187 y s.

Ya se indicó en el primer estudio la actualidad de este tema gracias a las elaboraciones de Gurevich.
Notables autobiografías del siglo XII en las que el individuo exploró introspectivamente su vida y su
pensamiento fueron la de Abelardo, Historia de mis calamidades, edición, J-P. Migne, Petri Abaelardi,
Historia calamitatum, Petri Abaelardi, Opera Omnia, Patrologia Latina, Vol 178, París, 1878, col.
114-182, y la de Guiberto de Nogent, Autobiografía, edición, G. Bourgin, “Venerabilis Guiberti de vita
sua sive monodiarium libri tres”, en, Guibert de Nogent, Histoire de sa vie (1053-1124), París, 1907.

En 1961 Georges Duby invitaba a los medievalistas a proseguir las investigaciones que había
realizado Léopold Genicot sobre familias nobles del condado de Namur, pero esa invitación se



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 149

destinaba en realidad a  iniciar un estudio que estaba solo en ciernes. Ver G. Duby, “La nobleza en la
Francia medieval. Una investigación a proseguir“, en, ídem, Hombres y estructuras de la Edad Media,
trad. cast. Madrid, 1977, pp. 53-78, artículo publicado originalmente en Revue Historique, Nº 226, 1961,
pp. 1-22; L. Genicot, L´économie namuroise au bas Moyen Age, II, Les hommes, la noblesse, Lovaina,
1960. Sobre las familias de gente común en tiempos anteriores a la sociedad burguesa los estudios
comenzaron a desarrollarse hacia los mismos años. Debe tenerse en cuenta a Peter Laslett y el
Cambridge Group for the History of Population and Social Structure. Retener sobre esto la fecha de
publicación del fundamental libro de P. Laslett, The World We Have Lost Further Explored, Nueva
York, 1966. Por sus alcances en la teoría sobre la transición ver W. Seccombe, A Millenium of Family
Change. Feudalism to Capitalism in Northwestern Europe, Londres-Nueva York, 1995.

En las investigaciones se aplicaron distintos esquemas de interpretación, ya fueran el evolucionismo
de Morgan y Engels o el estructuralismo de Lévi-Strauss; también fueron variados los temas, que
pudieron abarcar la legislación sobre matrimonio y parentesco o el estudio monográfico de un
linaje. Una obra de referencia es la de J. Goody, La evolución de la familia y del matrimonio en
Europa, trad. cast. Barcelona, 1986.

A. Gurevich, Medieval Popular Culture, citado, p. 81.

J. London, “The White Silence”, en J. London, The Son of the Wolf, Nueva York, 1900, on-line, cuento
publicado por primera vez en febrero de 1899.

F. Engels, “Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats“, en, K, Marx y F. Engels,
Werke, Vol. 21, Berlin RDA, on line, 1975, p. 97; M. Weber, “Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen”,
en idem, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Vol. 1, Tübingen, on line, 1986, p. 255. Debería
aclarase que esa no separación entre objeto y sujeto no presuponía negarle a la persona inmersa en
ese medio sensación de sí misma sino afirmar su imposibilidad de contemplarse como esencia.
Sobre esto último ver otro análisis clásico, el de L. Feuerbach, Das Wesen des Christentums, en
especial, el primer capítulo, pp. 35 y s., “Das Wesen des Menschen im allgemeinen”.

T. Stiefel, “The Heresy of Science: A twelfth-Century Conceptual Revolution”, Isis, Vol. 68, Nº 3, 1977,
pp. 346-362. Ídem, Berenguer de Tours fue el primer medieval que reconoció la importancia de la
dialéctica, es decir, del empleo de técnicas racionales para cualquier objeto de conocimiento. Esto
implicó pensar que el universo creado por Dios opera con principios racionales, y en la medida en
que el hombre es parte de la naturaleza racional está en condiciones de resolver como funciona el
mundo natural. Los cosmologistas citados se esforzaron por reconciliar razón y revelación sobre la
base de que la naturaleza tiene un fundamento lógico. Ver también Chaucer, Cuentos de Canterbury,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 150

edición, Mark Allen y John H. Fisher, The Complete Poetry and Prose of Geoffrey Chaucer, Boston,
2012, caracterización del clérigo de Oxford que desde hacía mucho tiempo se había consagrado al
estudio de la lógica: 285-286, “A clerk ther was of Oxenford also/ That unto logyk hadde longe ygo.”

E. Panofsky, Renacimiento y renacimientos en el arte occidental, trad. cast. Madrid, 1975, p. 56.

Esto se debe a que el pensar no religioso que el historiador veía avanzar en el Renacimiento (un
concepto tradicional de la historiografía) lo veía retroceder en la Época Moderna con la
Contrarreforma y las guerras de religión.

L. Kofler, Zur Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft. Versuch einer “verstehenden” Betrachtung der
Neuzeit nach dem historischen Materialismus, Haale-Saale, 1948, p. 146: “An die Stelle der Kirche tritt
der Staat als das organisierende und zusammenfassende Prinzip. Nicht zuletzt auch deshalb tritt der
Bedeutung der Religion in Bewusstsein der Menschen zurück”.

F. Engels, Der deutsche Bauernkrieg, en K. Marx y F. Engels, Werke, Vol. 7, Berlín-RDA, on line, 1960, p.
353.

A. Tenenti, “Libertinaje y herejía a mediados del siglo XVI y comienzos del XVII”, en J. Le Goff
(compilador), Herejías y sociedades en la Europa preindustrial (siglos XI-XVIII), Coloquio de
Royaumont, 27-30 de mayo de 1962, trad. cast. Madrid 1987, p. 232.

I. Illich, En el viñedo del texto. Etología de la lectura: un comentario al “Didascalicon” de Hugo de San
Víctor, trad. cast., México D. F., 2002, p. 28, comentario de la oración de Hugo de San Víctor
(“Didascalicon”, año 1128) de que la sabiduría ilumina al hombre para que pueda reconocerse a sí
mismo (“sapientia illuminat hominem ut seipsum agnoscat”). Ídem: “La luz que ilumina en el uso
metafórico de Hugo es la matriz de la luz de la razón del siglo XVIII”. Ver también J. Pérez, Historia de
una tragedia. La expulsión de los judíos de España, trad. cast. Barcelona, 1993, pp. 31 y s., las
tendencias averroístas entre los judíos de la Corte y de profesiones liberales como médicos,
llevaban a una variedad de posiciones ante la religión que iban desde la tibieza a la indiferencia y el
descreimiento, y de este sector provinieron los primeros conversos después de 1391, y con éstos y
sus descendientes los que la Inquisición acusaba como personas sin religión que decían que el
hombre había sido creado “solo para nacer y morir, como las plantas y los animales sin ninguna
perspectiva espiritualista”. Esta última expresión (“solo para nacer y morir”) es la que se repite en el
proceso inquisitorial que se cita en la nota que sigue. La relativa indiferencia religiosa de la élite judía
que se convertía fue indicada también por Ph.Wolff, “The 1391 Pogrom in Spain Social Crisis or Not?”,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 151

Past and Present, N° 50, 1971, p. 6. Esto debió contribuir a las conversiones, como muestra por
comparación el hecho de que muchas mujeres prefirieron morir antes de cambiar de religión. Sobre
esto último, ídem, pp. 11 y s.

J.M. Monsalvo Antón, “Herejía conversa y contestación religiosa a fines de la Edad Media. Las
denuncias a la Inquisición en el obispado de Osma”, Studia Historica. Historia Medieval, N° 2, 1984, p.
120, de acuerdo a este estudio de un documento sobre visitas de la Inquisición realizadas entre 1490
y 1502 en el obispado de Osma y zonas limítrofes casi no aparecen muestras de ateísmo; el caso
más evidente es el de un carnicero de Soria que habría dicho al testigo:  “No hay Dios”; ídem, p. 121,
el autor concluye en que no había un ateísmo radical y razonado.

G. Leff, “Heresy and the Decline of the Medieval Church”, Past and Present, N° 20, 1961, pp. 36-51.

J. F. Benton, Consciousness of self and of ‘personality’ in the Renaissance of the twelfth century,
Pasadena, 1979, p. 264: desde la segunda mitad del siglo XI y durante el siguiente se renovó el
pensamiento sobre la vida interior; J-L. Biget, Héresie et inquisition dans le Midi de la France, París,
2007, p. 173: ese cambio se caracterizó por “le rejet du ritualisme pour une vie spirituelle personnelle
et interiorisee” ; E. Garin, El Renacimiento italiano, trad. cast., Barcelona, 1986, pp. 193 y s., relación
entre la “interioridad de la fe” y los desarrollos de los humanistas; C. Hill, El mundo trastornado. El
ideario popular extremista en la Revolución inglesa del siglo XVII, Madrid, 1983, pp. 24 y s.: Dios estaba
adentro de cada creyente entre los “familistas”, los cuales formaron un movimiento radical inglés
opositor a la Iglesia en Época Moderna; ídem, p. 84, esta posición llevó a que el pueblo conociera el
Evangelio.

J. Le Goff, “Métier et profession d´après les manuels de confesseurs du Moyen Age”, J. Le Goff, Pour
un autre Moyen Age. Temps, travail et culture en Occident: 18  essais, París, 1977, p. 165.

Leff, “Heresy and the Decline”, citado, p. 41.

A. Gramsci, Gli intellettuali e l´organizzazione della cultura, Torino, 1955, p. 36.

Esta conexión debe subrayarse porque Sánchez Albornoz mantuvo siempre un concepto
extraordinariamente particularista del pasado ibérico. Ver al respecto  su España un enigma histórico,
1, Buenos Aires, 1971, p. 359: “aunque en forma atenuada, los cristianos españoles padecieron
también la epidemia del anticlericalismo que azotó a la cristiandad occidental Y por ello fueron
asimismo inundados por la marea de la pugna entre el poder civil y el poder eclesiástico, que había



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 152

desbordado también sobre los pueblos de más allá del Pirineo”. Por su parte, H.S. Thomson, “Pre-
Hussite Heresy in Bohemia”, The English Historical Review,Vol. 48, N° 189, 1933, p. 23: los movimientos
de herejes que se desarrollaron desde mediados del siglo XI en adelante tuvieron principalmente un
carácter ético y fueron anticlericales, adquiriendo su mayor fuerza en el norte de Italia, en el sur de
Francia y en el norte de España.

F. J. Fernández Conde, “Movimientos de pobreza evangélica e iglesia oficial: conflictividad

interreligiosa”, en, J. I. de la Iglesia Duarte (coord.), XIVa Semana de Estudios Medievales de Nájera.
Conflictos sociales, políticos e intelectuales en la España de los siglos XIV y XV, Nájera, 4 a 8 de agosto
de 2003, Instituto de Estudios Riojanos, 2004, pp. 293-294; E. García Fernández, “Alonso de Mella y
los herejes de Durango en el siglo XV”, en, E. García Fernández (dir.), Religiosidad y sociedad en el
País Vasco (siglos XIV-XV), Bilbao, 1994, pp. 83-115; M. Diago Hernando, “El factor religioso en el
conflicto de las comunidades de Castilla, 1520-1521. El papel del clero”, Hispania Sacra, Vol. 59, N°
119, 2007, pp. 91 y s.

G. Volpe,“Chiesa e Stato di città nell’Italia medievale”, en, G. Volpe, Medio Evo italiano, Florencia,
1928, p. 207.

H. Salvador Martínez, La rebelión de los burgos: crisis de Estado y coyuntura social, Madrid, 1992,
relacionó este movimiento comunal español con el problema mozárabe y la voluntad del papado
de aplastar toda disidencia. La oposición del clero de Sahagún a los cluniacenses fue mencionada
por Pastor de Togneri, “La primeras rebeliones”, citado, p. 75, pero no desarrolló el tema.

J. B. Pierce, “Autonomy, Dissent and the Crusade against Fra Dolcino in Fourteenth-Century Valesia”,
en, K. Bollermann, T. M. Izbicki y C. J. Nederman (eds.), Religion, Power, and Resistance from the
Eleventh to the Sixteenth Centuries: Playing the Heresy Card, Nueva York, 2014, pp. 195-213.

M. Jurkowski, “Lollardy and Social Status in East Anglia”, Speculum, Vol. 82, Nº 1, 2007, p. 129.

P. Labal, Los cátaros: herejía y crisis social, trad. cast. Barcelona, 1984, p. 105. J-L. Biget, Héresie et
inquisition dans le Midi de la France, París 2007, passim; en p. 134: “dans le Midi languedocien la
conquete des autonomies urbaines s’avere difficile et limitée. En outre, les pratiquants de la
marchandise sont genes dans leur activite et moralement disqualifies, car l’Eglise reprouve le
commerce de l’argent et le profit, definis “usure”, et condamne les “usuriers” qu’elle oblige a
restitutions effectives, ce qui met en cause le maintien de leur statut social; enfin, les elites des villes
ne beneficient pas de la reconnaissance que constituerait l’acces de leurs fils aux chapitres des



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 153

cathedrales et des collegiales du Midi”. Idem, p. 174. Este punto de vista, que Biget defendió en
muchos estudios, fue confirmado por J. Théry, “Les hérésies, du XIIe au début du XIVe siècle”, en, M-
M. de Cevins y J.-M. Matz, (dir.), Structures et dynamiques religieuses dans les sociétés de l'Occident
latin (1179-1449), Rennes, 2010, pp. 84 y s. Idem, p. 94: en la mayor parte de los casos, “la répression
de l’hérésie se trouvait étroitément liée à celle d’un mouvement d’émancipation municipale”.

Emile Clermont, Laure, París, 1913, on-line, cap. 1, descripción de una familia culta de la zona del
Bourbonnais que habían sido “ardents jansénistes” en los comienzos del siglo XVIII. Más tarde,
“devenus voltairiens et libéraux, ils avaient rompu avec la religion”. Una noticia de interés es que la
religión se había mantenido “dans le coeur des femmes de la famille”.

Alphonse Daudet,  Lettres de mon moulin, édition définitive París, 1887, on-line, “Le poète mistral”.
Esa religiosidad popular dirigida por la Iglesia comenzó debilitarse en la segunda mitad del siglo XIX
en las áreas industrializadas por el progreso del ateísmo en el movimiento obrero de las ciudades.
Sobre la religiosidad de la Temprana y Alta Edad Media ver los ya citados Giordano, Religiosidad
popular y Gurevich, Medieval Popular Culture.

La expresión es de J. Le Goff, Saint Louis, París, 1996, p. 160. 

M. Löwy, Michael, Guerra de dioses: religión y política en América Latina, trad. cast., Mëxico D. F. 1999,
 p. 17, observación sobre la importancia que tuvo Engels en ese cambio, al recalcar los diferentes
períodos históricos desde el cristianismo como religión de los esclavos, luego como ideología
estatal del imperio romano, posteriormente amoldado a la sociedad feudal y finalmente a la
burguesa, logro del análisis que nos remite a que cada clase utilizó su religión, aunque esto no
implica desconocer que al mismo tiempo Engels incurrió en una “interpretación utilitaria e
instrumental estrecha de los movimientos religiosos”. 

Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen, citado, p. 251: “Kriegerische Ritterklassen, Bauern,
Gewerbetreibende, literarisch geschulte Intellektuelle hatten darin naturgemäß verschiedene
Tendenzen, welche zwar für sich allein –wie sich zeigen wird– weit davon entfernt waren, eindeutig
den psychologischen Charakter der Religion zu determinieren, ihn aber doch höchst nachhaltig
beeinflußten. Und zwar war namentlich der Gegensatz der beiden ersten gegenüber den beiden
letzten Schichten überaus wichtig“. En este texto los capitalistas serían los empresarios, y
comprenden a los comerciantes y manufactureros; al respecto empleó el término
“Gewerbetreibenden” aclarándolo con las denominaciones de “Kaufleute” y “Handwerker”. Con
respecto a los intelectuales se tradujo el término como humanistas porque ése sería el sector al que
Weber hacía referencia, y que se vincularía con el tipo de intelectual que encontramos en el



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 154

renacimiento medieval del siglo XII; sería la persona consagrada a pensar sistemáticamente en la
situación. Del contexto explicativo de Weber se deduce que esa diferencia pronunciada se
establecía a partir de diferenciados grados de racionalismo en la elección del sistema de
religiosidad, aunque esto presenta otros matices en su escrito como veremos más adelante.

Engles, Der deutsche Bauernkrieg, citado, pp. 327-413.

A. Gramsci, El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, trad. cast., Buenos Aires, 1958, 
pp. 18-19.

H. J. Cohn, “Anticlericalism in the German Peasants’War 1525”, Past and Present, N° 83, 1979, p. 25, dijo
más o menos lo mismo que Weber: la oposición al clero unía a sectores que seguían sus propios
impulsos. También J. Flori, Pedro el Ermitaño y el origen de las cruzadas, trad. cast., Barcelona, 2006,
p. 287: la mentalidad religiosa de los caballeros no era igual a la de los clérigos; M. J. Da Motta
Bastos, “La religión en la transición de la antigüedad a la Edad Media: una nueva mirada”, Anales de
Historia Antigua, Medieval y Moderna, Vol. 37-38, 2004-2005, p. 127: la concepción de “valores
compartidos” puede resultar útil para analizar grupos de cazadores recolectores pero no para
sociedades de clase en las cuales la cultura y la religión expresan las relaciones de los hombres
entre sí y con la naturaleza.    

M. Borgolte, Sozialgeschichte des Mittelalters. Eine Forschungsbilanz nach der deutschen Einheit,
Munich, 1996, pp. 15 y s. 

O. Marin, “Des brèches dans la chrétienté?”, en, M.-M. de Cevins y J.-M. Matz, (dir.), Structures et
dynamiques religieuses dans les sociétés de l'Occident latin (1179-1449), Rennes, 2010, p. 392. 

C. J. Nederman, “Sovereignity, War and the Corporation: Hegel and the Medieval Foundations of the
Modern State”, The Journal of Politics, Vol. 49, N° 2, 1987, p. 502, en la Fenomenología del Espíritu
Hegel planteaba que la fuerza conductora en la Edad Media era la realización de la voluntad de Dios
en la tierra y que todas las acciones eran tomadas en directa relación con la voluntad de Dios. Pero
agregó que cada clase o facción podía tener una noción distinta acerca del mandato de Dios.

Por ejemplo A. Hauser, Historia social de la literatura y el arte, 3 vols., trad. cast., Madrid,1969, 1, pp.
246 y s., en el arte de la segunda mitad del período románico, cuando se abría el campo al
individualismo, apareció una tendencia emocional y expresionista; idem, p. 292 sobre el subjetivismo
poético junto al análisis de los sentimientos que se desplegó en ese período. También G. Duby, Le



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 155

temps des cathédrales. L’art et la société, 980-1420, París, 1976 y P. Burke, El Renacimiento italiano.
Cultura y sociedad en Italia, trad. cast. Madrid, 1993, sobre el consumo de arte religioso popular de la
Baja Edad Media que se masificaba en conexión con dos procesos convergentes: por un lado una
creciente interiorización religiosa en la población urbana, y por otro la acción del capital que
reproducía obras en serie para obtener ganancias monetarias.

Un estudios ya clásico es el de M. Mollat y Ph. Wolf, Uñas azules, jacques y ciompi. Las revoluciones
populares en Europa en los siglos XIV y XV, trad. cast. Madrid, 1989, pp. 46 y s., en el capítulo que
tiene el expresivo nombre de “Los ´medios´ contra los ´grandes´” se condensa la tesis; una visión más
actualizada en J. Dumolyn y J. Haemers, “Patterns of Urban Rebellion in Medieval Flanders”, Journal
of Medieval History, Vol. 31, 4, 2005, pp. 369-393.

Puede considerarse por ejemplo, J. Heers, Le clan familial au Moyen Age. Étude sur les structures
politiques et sociales des milieux urbains, París, 1974. En años posteriores los estudios que se
publicaron sobre ciudades de la Baja Edad Media reflejaron estas divisiones en grandes estructuras
de parentesco y de clientes. En Castilla se han denominado bandos linajes. En ciertos lugares dieron
origen a conflictos recurrentes; en otros se llegó a fórmulas de reparto del poder. 

Con el impulso de Braudel el Istituto Internazionale di Storia Economica F. Datini, 10, Firenze, 1983,
daba cuenta de los estudios que se habían desarrollado en los años 1960 y 1970 sobre el desarrollo
desigual europeo con la participación de muy destacados historiadores como Ashtor. Aymard,
Grekw y especialmente Immanuel Wallerstein, cuya obra El moderno sistema mundial. La agricultura
capitalista y los orígenes de la economía mundo en el siglo XVI, trad. cast. México, 1979, acaparó la
atención de los historiadores económicos consagrados a la Baja Edad Media y a la Edad Moderna
en la década de 1980. 

Propició este punto de vista M. Dobb, Studies in the Development of Capitalism, Londres, 1946. El
concepto se impuso en gran parte de los historiadores económicos que, por ejemplo, buscaron las
causas por las que los señores ingleses suspendieron la exportación de lana en la Guerra de los
Cien Años lo que permitió proveer de materia prima a sus industrias. En el estudio de las periferias,
tanto de la península ibérica como de los países del este europeo, prevalecieron interpretaciones
que hacían hincapié en las actitudes rentistas de los señores. Sobre estos temas discurrieron
historiadores como Kula, Malowist, Topolski, Pastor de Togneri, Moreta Velayos, etc.

Esta afirmación dicha al pasar encierra una revelación de interés, dada por señores feudales que
incluso en ciertos lugares de Europa adoptaron comportamientos capitalistas. Es conocida la
conducta del típico “Junker” prusiano que encabezó la transformación del capitalismo en Alemania



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 156

por lo menos hasta después de la primera Guerra Mundial (Weber llamó a su reemplazo como
cabeza política de la sociedad a la burguesía en esa coyuntura). Esta perspectiva teórica permite
valorar informaciones de la Baja Edad Media como la que dio Romero. Sobre señores comerciantes
de ese momento, y reduciéndonos a informaciones de España, puede señalarse la participación de
los Velasco en el comercio del norte de Europa, de los Guzmán, condes de Niebla en los mares
andaluces donde se dedicaban a la pesca, de los Manrique en el comercio de lanas o de miembros
de la casa de Medina Sidonia que mantenían transacciones comerciales con África y las Islas
Canarias. Ver sobre esto S. de Moxó, “La nobleza castellano leonesa en la Edad Media. Problemática
que suscita su estudio en el marco de una historia social”, Hispania, Nº 114, 1970, p. 63, L Suárez
Fernández, “Las ciudades castellanas en la época de los Reyes Católicos”, en J. Ruiz Asencio et al.,
Historia de Valladolid, II, Valladolid medieval, Valladolid, 1980, p. 116 y A. Collantes de Terán Sánchez,
Sevilla en la Baja Edad media. La ciudad y sus hombres, Sevilla, 1977, p. 286. 

Ver S. de Moxó, “La nobleza castellano leonesa en la Edad Media”, citado, que estableció un
recambio entre la nobleza que protagonizó la parte más activa de la Reconquista española y la que
accedió a las primeras posiciones con los Trastámara en el siglo XIV.

N. Elias, El proceso de la civilización. Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas, trad. cast.
Buenos Aires, 1993.

La diferencia entre una oligarquía urbana de origen caballeresco y otra de origen artesanal y
comercial fue expuesta por C. Sánchez Albornoz, España un enigma histórico, citado, problema al
que le atribuyó importancia al comparar la España que perdió el camino de la modernidad con el
resto de Europa. Es probable que Romero haya tenido en cuenta esta obra y en términos más
generales la situación española, marcada por los hidalgos y los caballeros villanos de la
Reconquista, la que podía contraponer con la situación que estudiaba en otros lugares de Europa.  

  Algo similar se encuentra en el ya citado libro de Duby, La société, citado, p. 310, sobre la
importancia de los desplazamientos en el saber de los comerciantes.

K. Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, 3 Vols., 1, cap. 24, Frankfurt, 1976.

 Limitémonos a mencionar a M. Postan, "Los fundamentos económicos de la sociedad medieval" en
ídem, Ensayos sobre agricultura y problemas generales de la economía medieval, Madrid, 1981,
ensayo que inauguró el modelo en 1950; G. Bois, Crise du féodalisme. Recherches sur l'économie
rurale et la démographie au début du XIVe au milieu du XVIe siècle en Normandie orientale, Paris, 1976,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 157

sobre el Medioevo, y para la Época Moderna E. Le Roy Ladurie, Les paysans de Languedoc, 2 vols.,
París, 1966.   

P. Iradiel Murugarren, Evolución de la industria textil castellana en los siglos XIII-XIV. Factores de
desarrollo, organización y costes de producción manufacturera en Cuenca, Salamanca, 1974.

J. Vicens Vives, Historia de los remensas (en el siglo XV), Barcelona, 1978 (1ª edic. 1945); I. Beceiro Pita,
La rebelión irmandiña, Madrid, 1977; C. Barros, Mentalidad justiciera de irnmandiños, siglo XV, Madrid,
1990. Es especialmente significativo tener en cuenta esta faceta para la revolución inglesa de 1381,
desde el momento en que durante cierto tiempo siguiendo las perspectivas dadas por R. Hilton,
Siervos liberados. Los movimientos campesinos medievales y el levantamiento inglés de 1381, trad. cast.
Madrid, 1978, se había visto la cuestión del acumulador capitalista descuidando las luchas contra la
opresión. Ver ahora P. Freedman, Images of the Medieval Peasant, California, 1999, pp. 259 y s.; P. A.
Franklin, “Peasant Widows' ´Liberation´ and Remarriage before the Black Death, The Economic
History Review, Vol. 39, Nº 2, 1986”, pp. 186-204; M. Mate, “The Economic and Social Roots of
Medieval Popular Rebellion: Sussex in 1450-1451”, The Economic History Review, New Series, Vol. 45,
Nº 4, 1992, pp. 671 y s.; C. Dyer, “Los orígenes del capitalismo en la Inglaterra medieval”, Broccar.
Cuadernos de Investigación Histórica, Nº 22, 1998, p. 16.

E. P. Thompson, E. P., La formación de la clase obrera en Inglaterra, 2 vols., trad. cast. Barcelona, 1989.

J. Stephens, The Italian Renaissance. The Origins of Intellectual and Artistic Change before the
Reformation, Londres y Nueva York, 1992, p. 129 y s.; R. Braun, “Reflexión política y pasión humana en
el realismo de Maquiavelo”, en T. Varnagy (comp.), Fortuna y virtud en la república democrática.
Ensayos sobre Maquiavelo, Buenos Aires, 2000, on line. Este punto de vista había sido postulado por
A. Gramsci, Cuadernos de la cárcel, edición crítica del Instituto Gramsci, t. 2, Cuadernos 3, 1939;  4,
1930-1932; 5 (IX) 1930-1932, trad. cast., Puebla, 1999, 2 (Cuaderno 4), p. 143. Por estas consideraciones
no se puede coincidir con A. Koyré, Estudios de historia del pensamiento científico, trad. cast. México
D.F. 1973, p. 14, que dijo que con Maquiavelo estamos ante un mundo por completo diferente al
medieval. Este desacierto muestra que no es apropiado estudiar un pensamiento fuera de su
alimentación práctica.

El tema fue tratado por O. Brunner, Land und Herrschaft. Grundfragen der territorialen
Verfassungsgeschichte Österreichs im Mittelalter, Baden bei Wien, 1939 Entre los autores modernos
ver W. Rösener, “Zur Problematik des spätmittelalterlichen Raubrittertums”, en, H. Maurer y H. Patze
(ed.), Festschrift für Berent Schwineköper zu seinem siebzigsten Geburtstag, Sigmaringa, 1982, pp.
470-488 y  S. Moreta Velayos, Malhechores-feudales. Violencia, antagonismos y alianzas de clases en



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 158

Castilla, siglos XIII-XIV, Madrid, 1978.

  Así por ejemplo, la crítica que Pero López de Ayala efectuó al mercader en su Rimado de Palacio le
permitió acceder a una descripción de la economía de mercado en la segunda mitad del siglo XIV.

  J. Topolski, La nascita del capitalismo in Europa. Crisi económica e acumulazione originaria fra XIV e
XVII secolo, Turín, 1979; S. Epstein, An Island for Itself. Economic Development and Social Change in
Late Medieval Sicily, Cambridge, 1992. A esto deben agregarse los estudios sobre la industria rural a
domicilio que se expandió en el período en muchas regiones.

En ciertas contingencias se enumeraba a las distintas categorías y procedencias de hombres del
común sublevado como una homogénea masa de malhechores. Por ejemplo sobre los comuneros
de Castilla de 1520-1521, edición, Isidoro de Hernández Pacheco, Obras del ilustrísimo don Antonio de
Guevara, obispo de Mondoñedo, Las epístolas familiares, tomo 3, Madrid, 1782, letra para el obispo de
Zamora don Antonio de Acuña, p. 241, los nobles que había adherido al movimiento estaban
“rodeados de comuneros de Salamanca, de villanos de Sayago, de forandos de Ávila, de homicianos
de León, de vandaleros de Zamora, de pelayres de Segovia, de boneteros de Toledo, de freneros
de Valladolid y de celemineros de Medina a los quales todos teneis obligción de contentar”.

Los Códigos españoles, concordados y anotados, (12 volúmenes), Madrid 1872-1873, 2, en las partidas
de Alfonso X, ver, Primera Partida, título 10, ley 1: “Cuidan algunos hombres que pueblo se llama a la
gente menuda, así como menestrales y labradores, mas esto no es así, y antiguamente en Babilonia
y en Troya, que fueron lugares muy señalados y ordenaron todas las cosas con razón y pusieron
nombre a cada una según convenía, pueblo llamaron al ayuntamiento de todos los hombres
comunalmente: de los mayores y de los menores y de los medianos, pues todos estos son
menester y no se pueden excusar, porque se han de ayudar unos a otros para poder bien vivir y ser
guardados y mantenidos”.

N. Laurin Frenette, Las teorías funcionalistas de las clases sociales. Sociología e ideología burguesa,
trad. cast. Madrid, 1985, p. 261, evocó a Raymond Aron y su concepto de clase expresado en el
lenguaje de Sartre: “La clase solo es grupo, es decir, praxis unificada en y por la acción, pero no
alcanza esta unidad total más que en los instantes de efervescencia, no reteniendo ninguna unidad”.
Si se reemplaza el término “clase” por “pueblo” se llegaría a una representación aproximada de lo
que es su constitución como situación de lucha, de cualidad transitoria, tal como se nos presenta a
través de los relatos. Ver también J-P. Sartre,  “Respuesta a Claude Lefort”, en, J-P. Sartre, Problemas
del marxismo II, Situations VII, trad. cast., Buenos Aires, 2005, pp. 6 y s., con referencia a las masas.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 159

Obras cronológicamente ordenadas del campo de estudio de un medievalista, muestran la
continuidad sobre el problema: J. Vicens Vives, Historia de los remensas, citado, (1ª ed. 1945); E. A.
Thompson, "Peasant Revolts in Late Roman Gaul and Spain”, Past & Present, N° 2, 1952, pp. 11-23; M.
Mollat y Ph. Wolf, Uñas azules, jacques y ciompi, citado (1ª ed. 1970); J. Pérez, La revolución de las
comunidades de Castilla(1520-1521), trad. cast. Madrid, 1977 (1ª ed. 1970); V. Rutenburg, Movimientos
populares en Italia (siglos XIV y XV), trad. cast. Madrid, 1983 (1ª ed. ital. 1971); J. Macek, La revolución
husita Orígenes, desarrollo y consecuencias, trad. cast. Madrid, 1975 (1ª ed. 1973); R. Hilton, Siervos
liberados citado (1ª ed. 1973); J. I. Gutiérrez Nieto, Las comunidades como movimientos antiseñorial,
Barcelona, 1973; J. Valdeón Baruque, Los conflictos sociales en el reino de Castilla en los siglos XIV y
XV, Madrid, 1975; Moreta Velayos, Malhechores feudales (citado); P. Dockès, Sauvages et ensavages:
revoltes bagaudes et ensauvagement ou la guerre sociales en Gaule, Lyon, 1980; G. E. M. De Ste Croix,
The Class Struggle in the Ancient Greek World: From Archaic Age to the Arab Conquest, Duckworth,
1982; E, Sarasa Sánchez, Sociedad y conflictos sociales en Aragón. Siglos XIII-XV. Estructuras de poder
y conflictos de clase, Madrid, 1981.

Puede tomarse una referencia de J. L. Romero, Estudio de la mentalidad burguesa, Buenos Aires,
1987, aunque en realidad también abordó la cuestión en sus ensayos sobre historia argentina y
americana.

R. Romano, “Introducción”, en J. L. Romero, ¿Quién es el burgués? Y otros estudios de historia
medieval, Buenos Aires, 1984 ; A. Guerreau, El feudalismo. Un horizonte teórico, trad. cast. Barcelona,
1984, p. 107.

   W. Prevenier, “´Ceci n'est pas un historien´. Construction and deconstruction of Henri Pirenne”,
Revue Belge d'Histoire Contemporaine, Vol. XLI, Nº 3-4, 2011,  pp. 556 y s.; Prevenier también indica en
este sentido a la biografía que escribió B. Lyon, Henri Pirenne. A biographical and intellectual study,
Gante, 1974.

   M. Dobb, Studies in the Development of Capitalism, Londres, 1946.

   Dobb, Studies, citado, pp. 20 y s: “In this crisis the feudal mode of production based on serfdom
was seriously shaken and reached an advanced stage of desintegration, the effects of which were
seen in the “malaise” of landlord economy in the following century”. Idem, pp. 33 y s. La cita sobre la
gallina, p. 46.

   Dobb, Studies, citado, p. 42.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 160

   R. H. Tawney, The agrarian problem in the sixteenth century, Londres, Nueva York, Bombay y
Calcuta, 1912, se planteó en esta obra de gran importancia para la historia económica del siglo XVI
inglés, que como efecto de la lucha de 1381 surgieron pequeños capitalistas. También E. Kominsky,

“Peut-on considerer le XIVe et le XVe siècle comme l´époque de la décadence de l’économie
européene?”, Studi in Onore di Armando Sapori, Milano-Varese, 2 vols., 1, 1957, pp. 551-569, sostuvo
que con la evolución de la propiedad de la tierra y de la lucha de clases, se dio en Inglaterra entre
los siglos XIV y XV la caída del régimen de prestaciones de trabajo, el progreso de la renta dinero, la
baja del nivel de explotación de los campesinos, el desarrollo de la producción de mercancías y el
surgimiento de condiciones favorables para el desarrollo de una capa de arrendatarios capitalistas.

   A. B. Hibbert, “The Origins of the Medieval Town Patriciate”, Past and Present, N° 3, 1953, pp. 15-27; J.
Lestocquoy, “La thése. Les origines du patriciat urbain. Henri Pirenne s'est-il trompé?”, Annales.
Economies. Sociétés. Civilisations, N° 2, 1946, pp. 143-148; R. S. Lopez, “Of Towns and Trade”, en R. S.
Hoyt, Life and Thought in the Early Middle Ages, Minneapolis, 1967, p. 48; G. Espinas, “Les origines du
patriciat urbain. Henri Pirenne s'est-il trompé?”Annales. Economies. Sociétés. Civilisations, 1946  N° 2,
1946, pp. 148-153, defendiendo los puntos de vista de Pirenne reconocía el carácter en buena parte
hipotético de la génesis del burgués por el mercader errante. Hacía hincapié en el origen de la
economía mercantil, que habría determinado la formación del patriciado, y aseveraba que esa
economía surgió por le mercader aventurero. Ver también J. Lestocquoy, Aux origines de la

bourgeoisie: les villes de Flandre et d´Italie sous le gouvernement des patriciens (XIe-XVe siècles), París,
1952, pp. 324 y s., incluía a los ministeriales y sectores de la nobleza entre los que formarían el
patriciado. Ver, idem, p. 362: el patriciado no era un grupo compacto y homogéneo. Sobre la
dependencia servil de los burgueses sirve de ejemplo el fuero de Sagaún dado por el rey Alfonso VI
en 1085, en M. Herrero de la Fuente, Colección diplomática del monasterio de Sahagún (857-1230), 3,
(1074-1109), Fuentes y estudios de historia leonesa, León, 1988, N° 823: “Ego Adefonsus cum voluntate
Abbatis et monachorum do vobis hominibus populatoribus Sancti Facundi consuetudines et foros in
quibus et serviatis Ecclesie et monasterii Istas consuetudines et foros per voluntatem Abbatis et
collegio fratrum dedi ego Adefonsus Imperator hominibus Sancti Facundi per quos serviant ei sicut
Dominus in submissione et humiliate plena”.

   J. Le Goff, “Métiers licites et métiers illicites dans l´Occident  médiéval”, en, J. Le Goff, Pour un autre
Moyen Age. Temps, travail et culture en Occident: 18  essais, París, 1977,  p. 97. Una muy buena
expresión de esto en L. K. Little, Pobreza voluntaria y economía del beneficio en la Europa medieval,
trad. cast., Madrid, 1980, p. 249: los frailes en el siglo XIII,  “proporcionaban a los líderes de la
sociedad urbana una teología moral revisada que aprobaba la acumulación de dinero en
circunstancias cuidadosamente definidas”.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 161

   L. García de Valdeavellano, Orígenes de la burguesía en la España medieval, Madrid, 1969, el núcleo
de este trabajo fue el discurso de ingreso a la Real Academia de la Historia, en 1960.

   Pueden mencionarse por orden cronológico: R. G. Witt, “The Landlord and the Economic Revival of
the Middle Ages in Northern Europe, 1000-1250”, The American Historical Review, Vol. 76, N° 4, 1971,
pp. 982 y s.; A. Represa Rodríguez, “Génesis y evolución urbana de la Zamora medieval”, Hispania.
Revista Española de Historia, N° 122, 1973, pp. 528 y 535; G. Cassandro, “Un bilancio storiografico”, en
G. Rossetti (ed.), Forme di potere e struttura sociale in Italia nel Medio Evo, Bolonia, 1977, p. 162; P.
Racine, “Communes, libertés, franchises urbaines: le problème des origines ; l'exemple italien”, Actes
des Congrès de la Société des Historiens Médiévistes de l´Enseignement Supérieur Public, N°16, 1985, p.
36 ; M. Parisse, “Metz dans l´Eglise impériale (925-1238)”, en, F-Y. Le Moigne, Histoire de Metz,
Toulouse, 1986, p. 123 ; A. Derville, “Les élites urbaines en Flandre et en Artois”,  Actes des Congrès de
la Société des Historiens Médiévistes de l´Enseignement Supérieur Public, N° 27, 1996, p. 124 ; F. Sabaté,
La feudalización de la sociedad catalana, Granada, 2007 p. 123, en los alrededores de Lérida, en la
segunda mitad del siglo XII, los burgueses tenían el 54,5 % del total de las tierras;  M. Bailey, Medieval
Suffolk. An Economic and Social History, 1200-1500, Woodbridge, 2010,  p. 13.

Un caso concreto se detecta en J. A. Fernández Flórez (ed.), Colección diplomática del monasterio de
Sahagún (857-1230), 4, (1110-1199),  Fuentes y estudios de historia leonesa, León, 1991, documento N°
1199, año 1117: Giraldo tenía una tienda en el burgo ( “I tenda quam teneo ad necessitas meas”);
indican sus compras menciones del tipo: “alia uinea que fuit de Facundo Domenguet del Prato; alia
uinea que fuit de Tauauita Citla I uinea que fuit de Pelagio Citiz alia uinea que fuit de Facundo
Tordo”; en el acta en que se enumeran los bienes de este burgués de la villa, la aclaración de que
cada casa estaba provista de “suo furno” indica la importancia que se le otorgaba al autoconsumo.
Para Inglaterra ha indicado esta diferenciación social temprana C. Dyer, An Age of Transition?
Economy and Society in England in the Later Middle Ages, Oxford, 2001.

Dyer, An Age of Transition?, citado, p. 26, en 1329 caso de un campesino rico inglés.

Un croquis de este tipo de persona lo proporcionó Balzac en Eugénie Grandet, versión on line de la
edición de París, 1855. El padre de Eugénie era un tonelero con bienes agrarios, que había sido
alcalde, y que aplicaba el cálculo capitalista en las más diversas facetas de su vida, incluyendo sus
amistades y su familia. Podía talar árboles cuando faltaba madera blanca en Nantes para venderlos
a treinta francos (“Couper vos arbres au moment où l’on manquait de bois blanc à Nantes, et les
vendre trente francs”) y atender con idéntico empeño el consumo diario de la familia. Una imagen
de cómo se combinaban estas actividades, así como también las relaciones económicas
tradicionales con la racionalidad empresarial, lo poporciona una escena en la que su empleada



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 162

doméstica había recibido las rentas de los campesinos (“fermiers”). En esas circunstancias debía
aguardar las directivas del señor Grandet, que decidía lo que consumiría la familia y lo que se
vendería. Este “hombre bueno” de principios del siglo XIX, como otros de las élites pueblerinas, se
reservaba lo peor y vendía los mejores productos. (“L’habitude du bonhomme était, comme celle
d’un grand nombre de gentilshommes campagnards, de boire son mauvais vin et de manger ses
fruits gâtés”).

R. Hilton, Siervos liberados. Los movimientos campesinos medievales y el levantamiento inglés de 1381,
trad. cast., Madrid, 1978.

R. Hilton (ed.), La transición del feudalismo al capitalismo, trad. cast., Barcelona, 1982; T. H. Ashton y
C.H.E. Philpin, El debate Brenner: estructura de clases agraria y desarrollo económico en la Europa
preindustrial, trad. cast., Madrid 1982.

Hilton, Siervos liberados, citado, pp. 261 y s.; J. Whittle y S. H. Rigby, “England: Popular Politics and
Social Conflict” en, S.H. Rigby (ed.), A Companion to Britain in the Later Middle Ages, Malden, Oxford,
Melbaurne, Berlin, 2002, pp. 72 y s.

En una segunda parte de la revuelta de 1327, que comenzó el 16 de febrero, se dio un nuevo paso
que definió con superior profundidad el carácter antifeudal del movimiento, porque los burgueses
asolaron los dominios del monasterio (las pérdidas fueron muy cuantiosas según revela un recuento
final hecho por los monjes) y liberaron a los campesinos de las rentas que pesaban de manera
consuetudinaria sobre ellos, así como los redimieron del diezmo y de las oblaciones eclesiásticas
(ofrendas teóricamente voluntarias de vino, pan y otros bienes para asegurar el culto). Es lo que se
dice  en Crónica de St. Edmunds de 1327, edición de Thomas Arnold, Depredatio abbatiae Sancti
Edmundsi, en, Memorials of St. Edmund´s Abbey, Vol. 2, Londres, 1892, p. 334: “Unde villani praedicti
renuentes, diabolo succensi, dampna et injurias continuarunt, et indies multiplicarunt, in pratis,
pascuis, domibus, et redditibus debitas consuetudines impedientes, decimas et oblationes
ecclesiaticas subtrahentes, et sub poena prohibentes.”

W. C. Bark, Orígenes del mundo medieval, trad. cast. Buenos Aires 1972; S. Reynolds, Susan, Kingdoms
and Communities in Western Europe, 900-1300, Oxford, 1984, en p. 97, afirmó: “Eleventh- and twelfth-
century towns people seem to have resorted to violent revolution only when their rulers flouted the
traditional norms of custom and consultative government.” En este aserto hubo una errada
transposición de lo que sucedió en luchas campesinas, cuyo propósito era efectivamente no alterar
el uso y costumbre cuando se elevaban las rentas, a la situación de las protestas comunales.
Justamente estas últimas se desataban cuando había resistencia al cambio; su objetivo no era



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 163

preservar el dominio temporal absoluto del señor.

R. Pastor de Togneri, “Las primeras rebeliones burguesas en Castilla y León (siglo XII). Análisis
histórico social de una coyuntura”, en R. Pastor de Togneri, Conflictos sociales y estancamiento
económico en la España medieval, Barcelona, 1973, pp. 13-101. Este artículo se publicó
originariamente en Estudios de Historia Social, año 1, N° 1, 1964, Centro de Estudios de Historia Social
de la Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires.

K. Marx, El Capital. Libro 1. Cap. VI. Inédito, trad. cast., México D. F., 1973.

R. Hilton, “Medieval Market Towns and Simple Commodity Production”, Past and Present, N° 3, 1985,
pp. 3-23.

R. Descimon, “Structures d´un marché de draperie dans le Languedoc au milieu du XVI siècle“,
Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, Vol. 30, N° 6, 1975, pp. 1414-1446.

E. Wolf, Los campesinos, trad. cast. Barcelona, 1987, planteó que los campesinos transfieren
excedentes a los dominantes y estos los redistribuyen al resto de los grupos de no cultivadores, una
vez separada la parte que usan para mantener su nivel de vida. Este análisis ha tenido su influencia
en estudios sobre campesinos actuales, y puede ser aplicado para entender la dinámica de
explotación del campesino en el sistema capitalista. En formaciones económicosociales
precedentes, donde el capitalismo no dominaba, parece inaplicable el enfoque. En todo caso habría
que determinar el mecanismo por el cual los señores podrían realizar esa transferencia, y sobre esto
solo surge la parte que iba al comerciante a través de la diferencia de precios. Del análisis de las
economías artesanas corporativas, por ejemplo, no se desprende que el maestro poseedor del taller
se apropiara de plustrabajo agrario. Por el contrario, a ese maestro artesano el mercader, que
dominaba el intercambio, lo retribuía con lo necesario para reproducir sus condiciones de existencia
sin modificaciones, negándole un fondo acumulativo, hecho que surge de la documentación de las
grandes ciudades de paños..   

Cuando se alude a esa carencia de problemática, no se condena el error, en definitiva necesario
para el trabajo científico, y de hecho, Pastor de Togneri abrió con su tesis equivocada nuevas y
fructíferas perspectivas. Más bien se objeta haber abdicado a una más sistemática reflexión sobre el
problema. Por ejemplo, en la caracterización del artesano como burgués que explotaba por vía
comercial pudo haber una (falsa) salida a través de la tesis mencionada de Wolf sobre la
redistribución de excedentes, un concepto derivado de consideraciones de Marx y seguidores



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 164

sobre el campesino que transfiere plusvalía al conjunto de la sociedad moderna. Sin embargo nada
de esto aparece en la elaboración de Pastor de Togneri, que afirmó como un axioma que el
artesano deseaba apropiarse de parte de la renta feudal por medio del mercado.

Por ejemplo, la influencia de Pirenne no se observa en los escasos estudios en los que se trataron
las rebeliones burguesas, y sí hay en mayor relieve de la cuestión agraria y del materialismo
histórico para el estudio del burgo. Ver C. Estepa Díez, “Sobre las revueltas burguesas en el siglo XII
en el reino de León”, Archivos Leoneses, N° 28, 1974, pp. 291-307; J. M. Mínguez Fernández,
“Feudalismo y concejos. Aproximación metodológica al análisis de las relaciones sociales en los
concejos medievales castellano-leoneses”, En la España Medieval, Vol. III, 1982, pp. 109-122.  

Comunicación personal del historiador especializado en el período visigodo Luis García Moreno que
en sus primeros años se formó bajo la dirección de Marcelo Vigil.

P. Vilar, La Catalogne dans l'Espagne Moderne. Recherches sur les fundaments économiques des
structures nationales, Paris, 1962; A. Soboul, Problèmes paysans de la révolution (1789-1848) Études
d’histoire révolutionnaire, Paris, 1976; G. Bois, Crise du féodalisme. Économie rurale et démographie en

Normandie Orientale du debut du 14e siècle au milieu du 16e siècle, París, 1976.

R. Doehaerd,  “Au temps de Charlemagne et des normands.  Ce qu´on vendait et comment on le
vendait dans le bassin parisien”, Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, Vol. 2,  N° 3, 1947, pp. 268-
280. Este artículo conmovía a la tesis de Pirenne, como indicó Lucien Febvre en un prólogo a esa
contribución (pp. 266-268) señalando justamente su significado para la interpretación del problema.

Posteriormente, P. Toubert, Les structures du Latium médiéval Le Latium méridional et la Sabine du IXe

siècle la fin du XIIe siècle, École française de Rome, Roma, 1973, mostró que la economía dominical de
los siglos IX y X, que era compatible con la circulación mercantil, generaba espacios protourbanos y
sus excedentes se comercializaban en mercados locales y a larga distancia.  Sobre el comercio con
el munso musulmán, M. Lombard, “Les bases monétaires d´une suprematie économique. L´or

musulman du VIIIe au XIe siècle”, Annales. Économies. Sociétés. Civilisations, Vol. 2, N° 2, 1947, pp.
143-160; ídem, “Mahomet et Charlemagne. Le problème économique”,  Annales. Économies. Sociétés.
Civilisations, Vol. 3, N° 2, 1948, pp. 188-199; ídem, Espaces et réseaux. du Haut Moyen Âge, París, 1971.
Ver también S. Amin, Sobre el desarrollo desigual de las formaciones sociales, trad. cast., Barcelona,
1976. Esta tesis fue aceptada por arabistas; F. Maíllo Salgado, “De la formación social tributaria ¿y
andalusí?”, Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, Vol. 35, 2003, pp. 175-184. La tesis fue
objetada por M. Barceló, “Un estudio sobre la estructura fiscal y procedimientos contables del
emirato Omeya de Córdoba (138-300/755-912) y del califato (300-366/912-976) ”, Acta Mediaevalia,



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 165

N° 5-6, 1984-1985, p. 63. Refutó a su vez esta apreciación F. Curta, “Markets in Tenth-Century al-
Andalus and Volga Bulgharia: Contrasting Views of Trade in Muslim Europe”, Al-Masaq, Vol. 25, N° 3,
2013, p. 306.

G. Bois, Crise du féodalisme, citado. Su influencia se observa en las intervenciones y discusiones de
Pierre Jeannin, Guy Bois, Peter Kriedte y otros organizadas por la Société d'Études du Féodalisme,
premier seance 1978, (mecanografiado) y en P. Kriedte, H. Medick y J. Schlumbohn, Industrialización
antes de la industrialización, trad. cast. Barcelona, 1986, Epílogo. A su vez la influencia de estos tres
autores alemanes en la historiografía francesa se observa en la citada reunión y también en el
número 5 del año 1984 de Annales que fue dedicado a la industria rural con la participación de muy
destacados especialistas, aunque desde 1980 hubo en la revista muchas reseñas, artículos y
referencias sobre la cuestión.

G. Duby, La société aux XIe et XIIe siècles dans la région mâconnaise, París, 1988 (1a edic. 1953).

J. Le Goff, La civillización del occidente medieval, trad. cast., Barcelona, 1969. p. 24: “Se extrañará no
encontrar en esta sociedad medieval tantos de esos mercaderes y burgueses como se ha
pretendido desde hace algún tiempo hacer pulular en las obras consagradas al mundo medieval”.
Idem, p. 135: el movimiento urbano fue un aspecto minoritario en una sociedad campesina, y esto
justifica que se lo deje de lado. Esta obra de una inmensa riqueza fue publicada en 1964 y marcó el
rumbo antropológico de una buena porción del medievalismo.

J. Schneider, “Libertés, franchises, communes : les origines. Aspects d'une mutation”, Actes des
Congrès de la Société des Historiens Médiévistes de l´Enseignement Supérieur Public, N°16, 1985, p. 17.

Derville, “Les origines des libertés”, pp. 193-215. El conjunto de ponencias de las Actes des Congrès
de la Société des Historiens Médiévistes de l´Enseignement Supérieur Public, N° 16, 1985, son testimonio
de una posición historiográfica compartida con respecto a puntos centrales de la tesis clásica liberal.

A. Saint-Denis, “Laon du XIe au XVe siècle”, en, M. Bur (dir.), Histoire de Laon et du laonnois, Toulouse
1987, pp. 63-136. 

Por ejemplo, H. Salvador Martínez, La rebelión de los burgos: crisis de Estado y coyuntura social,
Madrid, 1992, estudio que como ya se dijo en la tercera parte estuvo consagrado a la relación entre
movimiento comunal y porblemática mozárabe.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 166

R. Foreville, “Du Domesday book à la grande charte: guildes, franchises et chartes urbaines”,  Actes
des Congrès de la Société des Historiens Médiévistes de l´Enseignement Supérieur Public, N° 16, 1985, p.
163. 

  Un ejemplo se ve en C. Estepa Díez, “Sobre las revueltas burguesas en el siglo XII en el reino de
León”, Archivos Leoneses, N° 28, 1974, pp. 291-307.

Nos apropiamos aquí de una frase poética de Alejandra Pizarnik: con esa economía de medios
estéticamente agradable podemos apuntar a la complejidad del mensaje que transmitió ese
silencio.

I. Álvarez Borge, La plena Edad Media. Siglos XII-XIII, Madrid, 2003., pp. 122 y s.

I. Álvarez Borge, La plena Edad Media. Siglos XII-XIII, Madrid, 2003,  p. 124.

J. M. Monsalvo Antón, Las ciudades europeas del medioevo, Madrid, 1997, pp. 135 y s., esto lo afirmó a
pesar de señalar que tuvieron importancia cualitativa. Sin embargo no aclaró en qué consistió
concretamente esa importancia. Ídem, p. 142: frente a las concepciones que resaltaban el valor de
las comunas como asociación jurada, lo que solo valdría para ciertos levantamientos muy
localizados, hoy los historiadores resaltan el sentido territorial de la comuna.   

J. Baschet, La civilización feudal. Europa del año mil a la colonización de América, trad. cast. México
D.F., 2009, pp. 157 y s.

T. Dutour, La ciudad medieval. Orígenes y triunfo de la Europa urbana, trad. cast., Buenos Aires, 2005,
p. 188.

P. Boucheron, D. Menjot y M. Boone, La ciudad medieval, en, J-L. Pinol (dir.), Historia de la Europa
urbana,  trad. cast., Valencia, 2010, pp. 224 y s.

C. Wickham, Medieval Europe, New Haven y Londres, 2016.

M. Boone” Urban Spave and Political Conflict in Late medieval Flanders”, Journal of Interdisciplinary
History. The Productivity of Urban Space in Northern Europe, Vol 32, N° 4, 2002, p. 628, recogió la
opinión de historiadores que en lugar de considerar revolucionarios, como se consideró en la



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 167

tradición de Pirenne, a los movimientos de Brujas o de Ypres de 1280, indicaron que éstos siguieron
un modelo relativamente fijo, por el cual las demandas políticas y sociales fueron formuladas en y a
través del espacio por la protesta colectiva y la escritura pública de quejas (“grievances”). También,
pp. 639-640.

G. Huppert, After the Black Death. A Social History of Early Modern Europe, Bloomington e
Indianapolis, 1986.

Sobre esto es instructivo el señalamiento de J. Casey, “Historiografía inglesa: tendencias recientes
en el estudio de la época moderna”, Chronica Nova, N° 28, 2001, pp. 112 y s.: incluso en la Inglaterra
de la Época Moderna, bien conocida por la revolución política del siglo XVII y por la revolución
económica del XVIII, se abrió paso la visión de la continuidad, interpretación en la que tuvo mucha
influencia el conocido libro de P. Laslett, El mundo que hemos perdido explorado de nuevo, trad. cast.
Madrid, 1987 (primera edición, 1965 y edición definitiva en 1983) sobre la estructura de la familia.

Wickham, Medieval Europe, citado.

El prolegómeno de este concepto está en J. Le Goff, La civilisación del occidente medieval, citado, 1ª
edic. en francés 1965. El concepto permaneció en sus estudios posteriores. Una muestra categórica
en ídem, Saint Louis, París, 1996, p. 681, donde afirmó que la Iglesia fue la pieza maestra del sistema
feudal porque ante todo elaboró su justificación ideológica. Ver también J. Baschet, La civilización
feudal. Europa del año mil a la colonización de América, trad. cast., México D. F., 2009; J-L. Biget,
Héresie et inquisition dans le Midi de la France, París 2007; A. Guerreau, L’avenir d’un passé incertain.
Quelle histoire du Moyen Age au XXIe siècle?, París, 2001; J. Morsel, La aristocracia medieval. El
dominio social en Occidente (siglos V-XV), trad. cast. Valencia, 2008.

P. Boucheron, Ce que peut l’histoire, Leçon inaugurale, Collège de France, París, 2016.

M. Boone, "’Les anciennes démocraties des Pays-Bas’. Les corporations flamandes au bas moyen

âge (XIVe-XVIe siècles): intérêts économiques, enjeux politiques et identités politiques", en, Centro
italiano di studi di storia e d'arte Tra economia e politica: le corporazioni nell'Europa medievale, Pistoia,
13-16 de mayo de 2005, Pistoia, 2007, pp. 187-228.

Bois, Crise du féodalisme, citado; Duby, Guerreros y campesinos. Desarrollo inicial de la economía
europea (500-1200), trad. cast. Madrid, 1977; R. Bartlett, La formación de Europa. Conquista,
colonización y cambio cultural, 950-1350, trad. cast. Valencia, 2003.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 168

Dobb, Studies, p. 36: “a low level of technique in which the instruments of production are simply
inexpensive”; R. Brenner, “Agrarian Roots of European Capitalism”, Past and Present, N° 97, 1982, pp.
16-113; B. M. S., Campbell, “England: Land and People”, en, S.H. Rigby (ed.), A Companion to Britain in
the Later Middle Ages, Malden, Oxford, Melbaurne, Berlin, 2002, pp. 3-25; en p. 22 de acuerdo a sus
premisas el progreso fue más evolucionista que revolucionario.

El critrerio ricardiano sobre descenso de la productividad, central en las explicaciones de autores
maltusianos ha sido aceptado por sus críticos. El más notable de ellos, Robert Brenner (citado),
reconoció que los ciclos del demografismo ecosistémico reflejan la realidad histórica. De la misma
manera Kominsky, “Peut-on considerer?”, pp. 551-569 (citado), que enfrentó al creador del modelo,
es decir, a Michael Postan, sostuvo que las explicaciones de este último solamente daban cuenta
del cambio de las fuerzas productivas.

R. H. Britnell, The Commercialisation of English society, 1000-1500, Manchester y Nueva York, 1996;
ídem, “Specialization of Work in England, 1100-1300”, The Economic History Review, Vol. 54, N° 1, 2001,
pp. 1-16; ídem, “England: Towns, Trade and Industry”, en, S.H. Rigby (ed.), A Companion to Britain in
the Later Middle Ages, Malden, Oxford, Melbaurne, Berlin, 2002, pp. 47-64. La repercusión de este
trabajo se constata en el coloquio de Madrid de 2005 y 2007 publicado posteriormente por la École
française de Rome. Ver M. Bourin, F. Menant  y Ll. To Figueras, “Les campagnes européennes avant
la Peste : préliminaires historiographiques pour de nouvelles approches méditerranéennes, en, ídem
(ed.),  Echanges, prélèvements et consommation dans le monde rural. Actes des colloques de Madrid
(2005 et 2007), Dynamiques du monde rural dans la conjoncture de 1300: Echanges, prevelements et
consommation en Méditerranée Occidentale, École française de Rome, 2014, pp. 9-101.

Ver G. Lukács, Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, trad. cast. México D. F.,
1969.

S. R. Epstein, Libertad y crecimiento. El desarrollo de los estados y de los mercados en Europa,
1300-1750, trad. cast., Valencia, 2009, p. 147; L da Graca, “Argumentos y testimonios sobre la industria
rural a domicilio”, Historia. Instituciones. Documentos, N° 43, 2016, pp 115-140.

Se transcriben aquí conceptos de una investigación en curso.

F. Neuhouser, “Desire, Recognition, and the Relation Between Bondsman and Lord”, en, K. R.
Westphal, The Blackwell guide to Hegel´s Phenomenology of Spirit, Oxford, 2009, pp. 37-54, concepto
que va mucho más allá de la autoconciencia de Kant, del pensamiento formal sobre “lo que yo



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 169

pienso”, para referirse a cómo se evalúa el sujeto a sí mismo.

J. Le Goff, “Travail, techniques et artisans dans les systèmes de valeur du haut Moyen Age (Ve-Xe

siècle)”, en, J. Le Goff, Pour un autre Moyen Age. Temps, travail et culture en Occident: 18  essais, París,
1977, pp. 108 y s.

Ver sobre el estructuralismo y la autonomía del lenguaje, Bourdieu, El sentido práctico, trad. cast.
Madrid, 1991, p. 52.

G. Duby, Les trois ordres ou l’imaginaire du féodalisme, París, 1978. No se le escaparon a Duby los
costos de ese abordaje. Ver sobre esto, idem, “Entrevista a Georges Duby. La historia hoy”, Zona
Erógena, N° 15, 1993, Duby afirmaba que veía la historia medieval “a través de los ojos de  los
intelectuales al servicio de la clase dominante”.

Biget, Hérésie et inquisition, citado, p. 107.

J. Le Goff, “Métier et profession d´après les manuels de confesseurs du Moyen Age”, en, J. Le Goff,
Pour un autre Moyen Age. Temps, travail et culture en Occident: 18  essais, París, 1977,  pp. 162 y s.

Una deficiencia básica de estos historiadores es haberse circunscrito a tratados doctos religiosos o
haberlos sobredimensionado. Le Goff, por ejemplo, dejó de lado documentación de archivo
(compraventas, donaciones, reclamos), escrituras en las que pueden aprehenderse muchos
aspectos de la vida rural desde el siglo XI en adelante que la literatura o el tratado doctrinal no
contemplaron. En ellos hubiera encontrado muchos pequeños y agudos enfrentamientos entre
señores y campesinos, entre aldeas o entre vecinos de una misma localidad, que nos hablan de una
realidad  muy alejada de la ideal sociedad cohesionada del sacerdote. Por otro lado es innegable
que la iconografía nos lleva a los gestos y los gestos nos pueden hablar de la sociedad, como
afirmaron Le Goff y sus discípulos. Pero para captar el discurso gestual de los explotados debemos
salir de los registros eruditos que indican lo que debía hacerse para llegar a la documentación
(incluida la jurídica) que revela algo de lo que realmente se hacía y con ello accedemos al discurso
crítico del comportamiento. Se sabrá entonces que  los campesinos se negaban a ir a la serna
alegando no haber oído el pregón, caminaban lentamente hacia el lugar de la faena y realizaban
mal el trabajo. Tampoco ha utilizado Le Goff los procesos judiciales con declaraciones de testigos
que nos presentan el comportamiento social, así como no apeló a reglamentaciones de aldeas ni a
cartas de población. En fin, su materia prima fue extensa en un solo sentido y por ello también muy
restringida.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 170

Esto puede ejemplificarse con el problema que se adujo sobre la inexistencia del concepto de
trabajo en la Edad Media. Notemos que también Marx en los prolegómenos de Das Kapital decía
con cierto asombro que grandes pensadores del pasado no habían advertido que todo objeto
producido por el hombre era trabajo materializado. Pero el problema no consiste en la falta del
concepto sino en la ausencia relativa de trabajo abstracto. Como dijo I.I. Rubin, Ensayo sobre la teoría
marxista del valor, trad. cast. México D. F., 1982, el trabajo abstracto no es un concepto fisiológico
sino histórico social que solo apareció en determinado momento histórico. Efectivamente no podía
surgir cuando la estratificación jurídica y social impedía la libre movilidad del trabajador impidiendo
asimismo que cada trabajo concreto se transformara en el segmento de una única sustancia. Por
ejemplo, para Aristóteles admitir que su trabajo era asimilable al trabajo del esclavo en tanto ambos
trabajos representaban gasto de energía física e intelectual hubiera significado negar la esclavitud,
la base de su sociedad. Más allá de que estos temas requerirían una explicación amplia, que en este
marco es imposible realizar, puede apuntarse que no solo el trabajo abstracto sino también el
trabajo concreto tuvo au aparición histórica con el artesanado. Esto se vincula con que en las
condiciones medievales de producción la naturaleza se encargaba de la parte fundamental del
trabajo agrario, y esa actividad absorbente, que era la base de su endiosamiento bajo la forma de los
santos locales, anulaba en gran medida el trabajo concreto del campesinado, que solo existía como
complemento secundario del trabajo de la naturaleza.     

A. Vauchez, “Sources médiévales et problematique historique”, Mélanges de l’Ecole Française de
Rome. Mogen Age. Temps Modernes, N° 86-1, 1974, pp. 277-286.

F. Devoto, “En torno a la formación historiográfica de José Luis Romero”, en, J. E. Burucúa, F. Devoto
y A. Gorelik (eds.), José Luis Romero. Vida histórica, ciudad y cultura, Buenos Aires, 2012, p. 54.

Se postulaba una contraposición de la religión protestante con el “oscurantimo” católico. Ver, J.
D´Hondt, Hegel en son temps. Berlin, 1818, 1831, París, 1968, pp. 33 y 53, Hegel participaba de este
concepto. Ídem, p. 117 este criterio se ve en pensadores de distintas orientaciones . Por ejemplo, K. L.
Haller (1768-1854), condenaba la Reforma porque había preparado la revolución francesa y
estimulaba el libre pensamiento, mientras que Hegel aprobaba la Reforma como un acontecimiento
capital en la historia de la liberación del espíritu humano. 

Goethe realizó sus propios estudios sobre las ciencias naturales como se ve en J. W, Goethe, Die
Wahlverwandtschaften, en, Goethes Werke, 6, Hamburgo, 1948.

Ver también sobre esto M. Löwy, “Le concept d’affinité élective chez Max Weber”, Archives de
Sciences Sociales des Religions, N° 127, Max Weber, la religion et la construction du social, 2004, on-



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 171

line, 2007. URL : http://assr.revues.org/document1055.html y M. Hill, Sociología de la religión, trad.
cast. Madrid, 2007, pp. 140 y s.

Hill, Sociología de la religión, citado, p. 143; sobre este aspecto de los Grundrisse de Marx ver M.
Löwy, Guerra de dioses: religión y política en América Latina, trad. cast. Mëxico D.F., 1999, p. 16.
También K. Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, en K. Marx y F. Engels, Werke, 1. Berlin-
RDA, 1976, pp. 378-391. Sin embargo un punto saliente de convergencia es la interiorización religiosa
que tanto Marx como Weber vieron cristalizada en Lutero. El primero expresó en ídem, p. 386:
Lutero venció a la servidumbre con la devoción porque en su lugar puso la servidumbre de la
convicción (“Luther hat allerdings die Knechtschaft aus Devotion besiegt, weil er die Knechtschaft
aus Überzeugung an ihre Stelle gesetzt hat”). Ver también M. Weber, Die protestantische Ethik und
der Geist des Kapitalismus, en, M. Weber, Gesammelte Aufsätze Religionssoziologie, 1, Tübingen, 1986,
pp. 17-206, análisis organizado en torno a Lutero y Calvino.

Hill, Sociología de la religión, citado, p. 143.

M. Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen, en M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur
Religionssoziologie. Vol. 1, Tübingen, 1986, pp. 237-442, ver p. 251. Reflexividad baja, concepto de A.
Giddens, La constitución de la sociedad. Bases para la teoría de la estructuración, trad. cast. Buenos
Aires, 1995.

Weber, Die protestantische Ethik, citado, p. 47.

Löwy, “Le concept d’affinité élective”, citado, pp. 100-101, indicó esto, pero no le otorgó la
centralidad que tuvo en Weber. Declaró que el concepto de afinidad electiva también tuvo un
elemento de selección activa, favorecida o no por determinadas condiciones históricas.

La referencia se dirige al platónico mundo trascendente de las ideas, o sea, a esa esencia sustancial
que determina al objeto, captable, según Platón, por el alma (psyché) o por el espíritu (nous). 

E. P. Thompson, La formación de la clase obrera en Inglaterra, 2 vols., trad. cast. Barcelona, 1989.

E. P. Thompson, Costumbres en común, trad. cast. Barcelona, 1995.

Se vieron en otras secciones la contribución de Romero sobre intelectuales. También E. P.

http://assr.revues.org/document1055.html


José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 172

Thompson,  Williams Morris: Romantic to Revolutionary, Londres, 1996.

L. A. Romero, “Prólogo”, en J. L. Romero, Latinoamérica: las ciudades y las ideas, Buenos Aires, 2001,
pp. I-XVI.



José Luis Romero

Archivo Digital de obras completas de José Luis Romero

José Luis Romero medievalista

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/jose-luis-romero-medievalista-una-consideracion-sistematica-general/

Page: 173


